



# دین در دنیای معاصر

به کوشش ایقان شهیدی



## نشر آسو

www.aasoo.org

دین در دنیای معاصر

به كوشش ايقان شهيدي

چاپ نخست، اسفند ۱۴۰۱ (مارس ۲۰۲۳)

لسآنجلس

۲۵۲ صفحه

editor@aasoo.org

نمایه: دین، عرصهی عمومی، جامعهی مدنی، تحول اجتماعی، همزیستی مسالمت آمیز حق چاپ و نشر الکترونیکی و کاغذی کتاب محفوظ است.

طرح روی جلد: کیوان مهجور

استفادهی تجاری از این اثر ممنوع است.

بازنشر مقالات یا بخشی از آنها با ذکر مأخذ آزاد است.

# فهرست

مقدمه | ایقانشهیدی | ۷

تأملاتی پیرامون دین در دنیای معاصر و دلالتهای آن برای ایران ایقان شهیدی ۱۵

تعامل دین و جامعه در دوران مدرن | گفتمان ایران | ۳۷

دربارهی لزوم تعامل نگرشهای دینی و عرفی | یورگن هابرماس | برگردان: پویا موحد | ۶۵

لیبرالیسم جانرالزی و فلسفه ی سیاسی پسااسلام گرا در ایران | میثم بادامچی در گفت و گو با ایقان شهیدی | ۹۳

بازآفرینی دین؛ شرط مشارکت دین در جامعهی مدنی دیوید پالمر در گفتوگو با ایقان شهیدی ۱۱۷

خشونت ورزی و نفرت پراکنی، خط قرمز مشارکت دین در عرصه ی عمومی مشارکت دین در عرصه ی عمومی مشارکت دین در گفتمان عمومی: نگاهی به تجربه ای از کانادا | جفری کمرون در گفت و گو با ایقان شهیدی | ۱۳۵

فراتر از دوگانهی ظهور و افول دین | بنجامین شول در گفتوگو با ایقان شهیدی ۱۴۵

دین مدنی چیست؟ پاسخ به دو پرسش مانی صورتگر در گفتوگو با بابکمینا ۱۶۳ در همتنیدگی اعتقادات و زیست اجتماعی؛ گفتوگویی دربارهی آیین زرتشت | علی مکی در گفتوگو با ایقان شهیدی | ۱۷۳

تیکون عولام: اسم رمز زیستن برای جامعه؛ نگاهی به باورهای یهودی پیرامون دین و عرصهی عمومی داریوش فاخری در گفتوگو با ایقان شهیدی ۱۸۵

زندگی در جامعه ی چندمذهبی - چندسکولار | دیوید فورد در گفت و گو با ایقان شهیدی | ۱۹۹

آیا قصه ی اسلام به سر رسیده است؟ «کارکرد» اسلام در دنیای کنونی از نگاه جریانهای فکری مختلف ایاسر میردامادی در گفت و گو با ایقان شهیدی از ۲۱۱

تغییر همزمان افراد و ساختارها؛ نظر و عمل جامعهی بهائی پیرامون تغییر اجتماعی مایکل کارلبرگ در گفت و گو با ایقان شهیدی ۲۴۱

## مقدمه

دین، مخصوصاً در زمینه ی ایران بعد از انقلاب ۱۳۵۷، موضوعی جنجال برانگیز و حساس بوده است؛ از سویی با تمام رنجها و تاریکی هایی که به بار آورده و از سوی دیگر با تمام امید و نیرویی که عرضه کرده است. این مجموعه تلاش می کند تا نگاهی اجمالی به موضوع «دین در دنیای معاصر» داشته باشد و در این راستا، ضمن اشاره به برخی از نگاههای نظری، به بررسی تفاوت آرای جوامع دینی مختلف در رابطه با تجربه ی فعلی شان و همین طور نسبت بهینه ی حضور شان در عرصه ی عمومی بپردازد.

در متون ابتدایی این دفتر بیشتر از موضعی نظری به بررسی موضوع نقش دین در عرصه ی عمومی و راهها و چالشهای چنین حضوری پرداخته شده است. ازاین رو، در چند مقاله و مصاحبه برخی از ایدههای اصلی این حوزه، شامل آرای یورگن هابرماس، جان رالز و جفری الکساندر، به طور مختصر مورد بررسی قرار گرفته است.

دو مقالهی ابتدایی این دفتر به نقش و جایگاه دین و تعامل آن با جامعه در دوران مدرن می پر دازند. مقالهی «تأملاتی پیرامون دین در دنیای معاصر؛ دلالتهای آن برای ایران»، از نگارندهی این سطور، به ریشههای تاریخی بازانديشي درنظريه هاى سكولاريسم پرداخته وضمن بررسي محدوديت هاى آن در مواجهه با ساحتهای مختلف شناختی و عملی در دنیای معاصر، بر لزوم بازبینی در ادراک عمومی و سیاست گذاریها پیرامون دین از یک سو و بازبینی در گفتمان دینی از سوی دیگر تأکید می کند. مقالهی «تعامل دین و جامعه در دوران مدرن» نیز با تأکید بر رابطه ی دین با هویتهای ملی، به دنبال گفتمانی هنجارین برای سامان دهی به دینی است که مایل به حضور در عرصهی عمومی است؛ گفتمان هنجارینی که سویههای هویتی، زبانی و تعاملی گوناگونی را در بر می گیرد.

مقالهی یورگن هابرماس با عنوان «دربارهی لزوم تعامل نگرشهای دینی و غیردینی» به ضرورت تاریخی تعامل نگاههای دینی و غیردینی پرداخته و به نقش دولت در تأمین چنین فضایی میپردازد. او تعامل نگرشهای دینی و غیردینی را امتداد طبیعی سیاستی لیبرال در حوزهی عمومی میبیند.

در گفتو گویی با میثم بادامچی، او به کاوش در منظومهی فکری جان رالز مى ير دازد. بادامچى ضمن معرفى كتابش، فلسفهى سياسى يسااسلام گرايى، و با به کارگیری چارچوب نظری رالز، سعی در تحلیل وضعیت دین در جامعهی ایرانی دین گریز دارد. او ضمناً نگاهی کوتاه به برخی از تلاشهای فکری برای آشتی دین با عرصهی عمومی در ایران دارد.

در گفتو گویی دیگر با دیوید یالمر، او از آرای جفری الکساندر می گوید و اینکه چگونه جامعهی مدرن، در نظر الکساندر، ساختاری مبتنی بر دوگانهی مقدس و غیرمقدس دارد که اساساً چارچوب و خوانشی دینی از ساحتهای دنیا است. پالمر بیان می کند که «الکساندر معتقد است که جامعه، پیرامون ارزشهای مدنی مشترک گرد هم می آید و خود را علیه کسانی می داند که غیرمدنی یا ضدمدنی در نظر گرفته می شوند؛ کسانی که مخالف ارزشهای مدنی آن جامعه هستند». او بیان می دارد که «در مقطعی، یهودیان بودند که به عنوان نیروهای ضدتمدنی، اهریمنی جلوه داده می شدند و اکنون مسلمانان هستند که به عنوان عناصر خطرناک، ضدمدنی که جمهوری فرانسه را تهدید می کنند، دیده می شوند».

جفری کمرون، استاد دانشگاه مکمستر، در گفت و گویی دیگر، مشارکت دین در عرصه ی عمومی را مشروط به شروطی می کند. کمرون قویاً معتقد است که «اگر ادیان ... نفرت پراکنی یا خشونت ورزی کنند، نباید در سپهر عمومی حضور داشته باشند». او از چالشهایی که دین باوران و سکولارها برای مشارکت دین در عرصه ی عمومی با آن مواجهند، گفته است.

مصاحبه با بنجامین شول، مدیر «مرکز مدرنیته در حال گذار»، روایتهای عمده ی مختلفی که از دین در جهان آکادمیک وجود دارد را بررسی کرده است. شول معتقد است که هفت روایت عمده پیرامون دین در جهان آکادمیک و واقعی وجود دارد که عمدتاً فهم از دین و روند تکامل تاریخی آن، به طور خاص در این دوران گذار فعلی، یکی از این هفت روایت است. شول این هفت روایت را بدیلهای عمده ی نظریه ی سکولاریزاسیون می داند که به طور عمده شناخته شده است و توضیح می دهد که برخی از این روایتها به واقعیت نزدیک تر هستند و یاری رسان ما در مسیر یافتن پاسخ به این سؤال است که آیا دین در حال افول است و یا همچنان در زندگی مدرن نقشی مهم دارد.

مانی صورتگر در گفتو گویی که با بایک مینا داشته است، در چگونگی موقعیت مطلوب دین در آیندهی ایران، با توجه به تجربهی دردناک و فرسایندهی حکومت دینی در ایران امروز، صحبت به میان آورده است؛ اینکه چگونه می توان دینی مدنی داشت و نقش جامعه ی باورمندان و روشنفکران یک جامعهی دینی در این مسیر چیست. وی بر آن است که دولت مدرن در آینده ی ایران باید از یک سو بر «وسوسه ی حذف دین از حیات اجتماعی» فائق بیاید و از سوی دیگر باید تلاش کند تا دین را در «چارچوبی مدنی و با تعهد به مصالح مشترک و منافع ملي» در عرصهي عمومي در نظر گيرد. بخش انتهایی این دفتر، مصاحبه هایی با برخی از محققان یا پیروان ادیانی است که در ایران حضور دارند. این مصاحبه ها در رابطه با ادیان و جوامع زرتشتی، یهودی، مسیحی، مسلمان و بهائی است و این سؤال کاوش شده است که هرکدام از این جوامع دینی به نقش دین در دنیای معاصر چگونه نگاه می کند؟ چه تفاوت آرایی در میان ایشان در رابطه با نقش دین در دنیای معاصر وجود دارد؟ جامعهی مؤمنان هرکدام از این ادیان، فرایند تحول اجتماعی را چگونه می فهمند؟ و اینکه چقدر جامعهی باورمندان به هرکدام از این ادیان، زیست دینی خود را در راستای تحول اجتماعی مىبىنند؟

این مصاحبهها، ازاینسو حائز اهمیتاند که بهوضوح تفاوتهای چارچوبهای فکری هرکدام از پیروان این ادیان برای نگریستن به جهان را نشان میدهد. به کاربردن اصطلاحات و مفاهیم متفاوت برای تبیین جهان و نیز روشهای متفاوت برای مشارکت در جهت اصلاح آن، که در طول مسیر تاریخی هر دینی به شکلی درآمده است، از محتوای این مصاحبهها بهوضوح مشخص است. علی مکی، عضو هیئت امنای جامعه ی زرتشتی کالیفرنیا، بیان می کند که جامعه ی زرتشتی ایران، علی رغم آنکه و حدت نظری در رابطه با میزان نقشی که دین باید در عرصه ی عمومی دارا باشد ندارد و این باور وجود دارد که «دخالت دین زرتشت در یک جامعه ی نام گذاری شده، مثل جمهوری یک کشوری، و جود ندارد»، اصول آیین زرتشتی این آیین را با مقتضیات دنیای مدرن همگام کرده است و به مؤمنان این فرصت را می دهد که با اتکا به باور ها سان، زبست مدرن داشته باشند.

داریوش فاخری در رابطه با باور به اصل «تیکون عولام» در بین یهودیان می گوید و معتقد است که ایده ی مرمت و تعمیر دنیای ناقص وظیفهای است که خداوند بر دوش بشریت گذاشته است و ازاین رو هر تلاشی برای بهسازی، می تواند نوعی تلاش دینی انگاشته شود. فاخری از سطوح مختلف سازمان دهی در جامعه ی یهودی برای رسیدگی به امور مختلف سخن می گوید و نشان می دهد که گروههای مختلف درون جامعه ی یهودی، خوانشهایی متفاوت از میزان مشروع دخالت دین در عرصه ی عمومی را عرضه می دارند.

دیوید فورد، استاد الهیات دانشگاه کمبریج، در مصاحبهاش از نقش دین مسیحی در جوامع اروپای غربی، بهخصوص انگلیس، میگوید. او از مدارس دینی مدرن، دانشگاه و سازمانهای دینی حاضر در جامعهی مدنی صحبت می کند و اینکه هرکدام از این عناصر، چه آوردهای برای عرصهی عمومی در دنیای مدرن داشتهاند. این مصاحبه هرچند مرتبط با زمینهی ایران نیست، تصویر رایجی که در میان بسیاری از ایرانیان، حتی نخبگان ایرانی، پیرامون جایگاه دین در غرب وجود دارد را به چالش می کشد و

مختصات ممکن دیگری از حضور و تعامل دین در عرصهی عمومی را فراهم مي آورد.

درگفتو گویی دیگر پیرامون اینکه «آیا قصهی اسلام به سر رسیده است؟»، یاسر میردامادی به تفاوتهایی که در نگاه مسلمین پیرامون نسبت اسلام و عرصهی عمومی وجود دارد، اشاره میکند. او از هفت گروه مختلف اسلامی که در دنیای معاصر حضور دارند و تفاوتهای درک هریک از این گروهها از نسبت دین و عرصهی عمومی می گوید. در این گفتو گو او همچنین دربارهی سازو کار دستیابی به جامعهی ایدئال و نقش علم در تحول اجتماعی نزد هریک از این گروههای اسلامی توضیح میدهد.

در مصاحبه با مایکل کارلبرگ، استاد دانشگاه وسترن واشنگتن، او به بیان نظریه و عمل جامعهی بهائی در رابطه با تحول اجتماعی می پر دازد. اینکه بهائیان چگونه به موضوع تحول اجتماعی نگاه میکنند و درعمل چه فعالیتهایی برای تحقق آن انجام میدهند؟ کارلبرگ به برنامهی آموزشی ای که جامعه ی بهائی برای افزایش توانمندی افراد برای سهیمشدن در تحول اجتماعی اجرا می کند، اشاره دارد و اقدامات دیگری که بهائیان انجام مىدهند را توضيح مىدهد؛ اقداماتي نظير فعاليتهايي براي بهبود ابعاد مادی زندگی و همین طور مشارکت بهائیان در گفتمانهای عمومی در سطوح محلى تابين المللي.

هركدام از این گفتوگوها پیرامون جوامع دینباور، نشان از درجات مختلف روشمندی و سازمان دهی این جوامع و همچنین به کارگیری ابزاری متفاوت از سوی هرکدام از آنها برای مشارکت و تحول در عرصهی عمومی دارد؛ امری که تصویر سادهانگارانهی رایج پیرامون گروههای دینی

را بر هم میزند. این گفت و گوها در کنار سایر مطالب این دفتر، نشان از پیچیدهبودن موضوع نقش دین در عرصهی عمومی دارد؛ پیچیدگی هایی که اندیشه های پیرامون نقش دین در دنیای معاصر و علی الخصوص آینده ایران باید آن را در نظر بگیرند.

# تأملاتی پیرامون دین در دنیای معاصر و دلالتهای آن برای ایران

ايقانشهيدى

ایقان شهیدی دانشجوی دکترای تاریخ اندیشه در دانشگاه کمبریج انگلستان است. از وی مقالاتی پیرامون تحول اجتماعی و نقش دین در عرصهی عمومی و نیز مصاحبه هایی پیرامون حقوق اقلیت های دینی با رسانه های گوناگون فارسی زبان منتشر شده است.

#### مقدمه

روایت اول: در ایران تجربهی حکومت مذهبی به مرور توافقی نانوشته ولی در حال گسترش پیرامون ضرورت ایجاد حکومتی سکولار را در میان بسیاری از ایرانیان شکل داده است؛ حکومتی که برابری را برای شهروندان

ایرانی، فارغ از اعتقادات و باورهای دینی شان، جنس و جنسیت، قوم و نژادشان، تضمین و تأمین کند. تجربهای که ایرانیان در بیش از چهار دههی گذشته از سر گذرانده اند، این آگاهی جمعی را ظاهر کرده است که مشارکت دين \_ حداقل در معناي اسلامي آن \_ براي تعيين قوانين حقوقي و اساسي، مبنای تبعیض خواهد بود. باکنارگذاشتن دین به عنوان عامل تعیین کنندهی قوانین، خرد جمعی جایگزین آن خواهد شد و دین می تواند به گوشهی خانههای ایرانیان برود تا اگر فردی بدان اعتقاد داشت، بر مبنای آن زندگی کند. این آگاهی فزایندهی اجتماعی تمایل دارد که دین را امری غیر رسمی، فاقد مرجعیت جهت قانون گذاری و همین طور فردی شده تلقی کند. با کنکاش در گزارههای چنین پیش فرضی، دین بهتدریج نهتنها از عرصهی رسمی (بخوانیم سیاسی)، که از عرصهی اجتماعی نیز باید حذف شود تا مقدمات همزيستي مسالمتآميز شهروندان در ذيل قانوني سكولار وبرابر فراهم آید. در این تجربه و برداشت، مشارکت دین در عرصهی عمومی مترادف با مشارکت فکر و عملی تبعیض آمیز دریافت می شود که زندگی را به كام عموم تلخ خواهد كرد.

روایت دوم: در واپسین روزهای فوریه ۲۰۲۲ ، در مؤسسهی وولف (Woolf institute) در کمبریج انگلستان، گروههایی که اکثراً دینباور بودند، گرد هم آمدند تا در رابطه با چالشهای زیست مؤمنانه در دنیای سکولار معاصر صحبت کنند. سخنرانان که از جامعههای یهودی، مسیحی و مسلمان بودند، هركدام برخى از مشكلات و سختى هايي كه رعايت احكام ديني شان برایشان به همراه دارد و احساسات متعارضی که هنگام مواجهشدن با این مشكلات به آنها دست مى دهد را بيان كردند. شركت كنندهى يهودي كه دانشجوی دکترای الهیات دانشگاه کمبریج بود، توضیح داد که بهدلیل

اعتقاد مذهبی اش از وسایل برقی در روز شنبه استفاده نمی کند و به همین دلیل اگر بخواهد روز شنبه وارد اتاقش شود، این امکان برایش وجود ندارد چون تنها راه ورودش به اتاق استفاده از كارت الكترونيكي اش است و چون این امر نوعی استفاده از وسایل برقی محسوب می شود، باید از دربان دانشکدهاش بخواهد که در را برایش باز کند. او بیان می کرد که چنین درخواستی از دریان در مقابل دیگر دانشجویان برایش معذب کننده است. دانشجوی دکترای دیگری که باور اسلامی داشت، از تجربهی سخت داشتن حجاب گفت و بیان کرد که چندین سال است که دیگر حجاب ندارد چون داشتن حجاب به نگاههای عذاب آور دیگران نمی ارزد. نکتهی جالب تمامی روایتهای سختی دین ورزی در دنیای معاصر از سوی دین باوران فوق و همین طور دیگر روایت هایی که در آن جلسه مطرح شد، متمرکز بر جنبه های شریعتمدارانه ی دین بود؛ جنبه ای که در کانون هویت دینی آن دین باوران وجود داشت. هیچ کدام از شرکت کنندگان، حتی در یک مورد، به چالش های پیاده کردن برخی از اصول اجتماعی اعتقادی شان، و نه صرفاً جنبه های شریعتمدارانهی اعتقاداتشان، اشارهای نکر دند. این مشاهده چندان دور از انتظار نبود چون گفتمان دروندینی عمدتاً شریعتمدارانه و هویت دینی نیز معادل متعهدبودن به اجرای آداب و مناسک درک می شود.

چالشهای ذهنی و عینی مسیر سکولاریسم و ماتریالیسم در غرب پس از جنگهای «مذهبی» و فرقهای در اوایل قرن هفدهم که البته در ماهیت دینی بودن آن در محافل آکادمیک مناقشه است، کنارگذاشتن دین به عنوان عنصر مشخص کننده ی هویت حکومتها، راه را برای زیست مسالمت آمیز در کشورهای اروپایی فراهم کرد. با قرارداد وستفالیا در ۱۶۴۸، دولتهای

ملی با هویتی ملی، و نه مذهبی، به وجود آمدند و دیگر دین عامل تفرقهافکنی و جنگافروزی در منازعات بین عمده ی کشورهای اروپایی در نظر گرفته نمی شد؛ هرچند به زودی جنگهای «ملی» بین کشورهای مختلف اروپایی آغاز شد. از سویی دیگر، با تخصصی شدن فزاینده ی علوم، هریک از حوزههای معرفتی که دین بر آنها سیطره داشت، به شاخهای از علم واگذار گردید و جهان طبیعی بیش از پیش افسون زدایی گردید. دین به عنوان یک منبع معرفتی، آنهم منبعی که روشنایی بخش کارکرد و روابط جهان طبیعی باشد، شناخته نمی گردید و به مرور جایگاه اجتماعی خود را نیز واگذار کرده و به حوزه ی فردی زندگی بیشتر اروپاییان رانده شد. این روند در دوران صنعتی شدن تشدید شد و مقبولیت دینی اندیشیدن و دینی رفتار نمودن بیش از پیش کاهش یافت.

اما چنین وضعیتی در اروپا همیشه ثابت نبود و همواره پیشفرضهای سکولار، آنچنان که انتظار میرفت، محقق نشد. با افزایش مهاجرتهای شغلی در دهههای ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ بهسوی کشورهای اروپایی، همچون شغلی در دهههای ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ بهسوی کشورهای اروپایی، همچون آلمان و فرانسه، جمعیت اولیه ی مهاجران مسلمان، به غیراز جمعیت کوچک مسلمانانی که از قرنها قبل در این کشورها زندگی می کردند، افزایش یافت. مهاجرتهای تحصیلی و سپس مهاجرتهای پناهندگی در دهههای مهاجرتهای بعدی، موجهای بعدی ورود مسلمانان به کشورهای اروپایی را سبب شد. باگسترده ترشدن جوامع مسلمانان در کشورهای اروپایی، گفت و گوها در رابطه با نمودهای بیرونی رفتارهای دینی وجهی جدیدیافت؛ گفت و گوهایی که نسبت تثبیت شده ی روابط جوامع مسیحی و نظام لائیک حاکم در کشوری همانند فرانسه را مورد تردید قرار داد. همین امر سبب بازاندیشی در رابطه ی بین اقلیتهای دینی و نظام سکولار حاکم بر کشورهای دیگر

نیز شد. از سوی دیگر، با ظهور و رشد گونههای جدیدی از معنویت گرایی که بدیلی برای ادیان سازمانیافته بودهاند، گفتو گوها پیرامون رابطهی گروههای مختلف دینی و باورهای گوناگون و جایگاهی که میتوانند در عرصهی عمومی دارا باشند، بیش از پیش در کشورهای اروپایی رشد کرده است.عوامل دیگری نیز علاوه بر نقش بی نظیر جابه جایی تو ده های مردم به کشورهای مختلف، در تشکیک فزاینده در اصالت بسیاری از تفکرات اجتماعی متصلب غیردینی مؤثر بوده است. فناوری با دردسترس قراردادن دانشی که قرنها در اختیار گروه اندکی از مردمان بود، بسیاری از نقطههای کور اندیشهی بشری را با نور خود روشن ساخته است و تعصباتی راکه به نام دین یا علم علیه گروهی از مردم روا داشته می شد را زیر سؤال برده است و طبیعتاً معیارهای اخلاقی جدیدی گسترش یافته است. زمینههای تحقیقات علمی نیز به گونهای رشد یافتهاند که سؤالات اخلاقی زیادی را پیش روی محققان و دانشمندان در زمینههای سلولهای بنیادین، هوش مصنوعی، هویتهای جنسی، انتخابهای اکولو ژیکی و ... قرار داده است. همهی این موارد نکتهای را بیش از پیش موردتوجه قرار داده و آن این است که همچنان جوامع بشری با انتخابهای اخلاقی گستردهای روبه رو هستند؛ موضوعی که علی رغم آنکه دین سنتی در تأمین پاسخهای آن عاجز بوده است، نیاز به چارچوبهای اخلاقی را انکار نکرده است. گرایش به یافتن پاسخی برای سؤالات اخلاقی مرتبط با دنیای مدرن و فناوری، در کنار دیگر عوامل اجتماعی مذکور، تمایل به کاوش مسئله ی دین را بار دیگر پیش روی بسیاری از آدمیان در بخشهایی از جهان قرار داده است که در دهههای قبل کمتر چنین انتظاری از آن میرفت. امر عینی دیگری که تشکیک در نظریههای رایج دربارهی دین، از جمله سکولاریسم، را تسریع کرد، نتیجهی

غیر منتظره و اشتباه پیش بینی هایی بود که حذف یا تضعیف شدن دین از جوامع صنعتی را انتظار می کشید. عملاً بهغیراز کشورهای اروپای غربی که با هرچه بیشتر صنعتی شدن در برخی از جنبهها سکولارتر شدند، دیگر کشورهای جهان \_ چه در آمریکای شمالی و لاتین و چه در آسیا و آفریقا \_ چنین روندی را طی نکر دند. ظهو ر جنبش های جدید دینی، انقلاب مذهبی ایران و همین طور ظهورگروههای مذهبی و بنیادگرای اسلامی در خاورمیانه، بیش از پیش پیش بینی نظریههای سکولاریسم را بی اعتبار ساختند و ضرورت تجدیدنظر در آنها و ارائهی نظریاتی که تطبیق بیشتری با واقعیت اجتماعي داشته باشند را عيانتر ساخت. واقعيت زندگي مردمان آفريقا، جزایر پاسیفیک و بسیاری از کشورهای آسیایی دیگر نیز با صورت بندی نظریههای سکولاریسم و جهتی که برای تاریخ کشورها و اندیشهی مذهبی ترسیم کرده بودند، فاصلهی چشمگیری داشته است. برخلاف انتظارها، چنین اندیشهای که ماهیت انسان روحانی است، همچنان به قوت گذشته در اندیشهی فردی و جمعی مردمان این مناطق جهان رایج است و دین از عناصر اصلی هویت بخش جمعی و یکی از اشکال شکل دهنده به واقعیت اجتماعی و روابط بین فردی باقی مانده است.

چنین فرایندی واقعیتی جدید را پیش روی جوامع بشری در قرن بیست و یکم گذاشته است. بسیاری از نظریهپردازان معروف نظریهی سکولاریسم دیگر نهتنها مدافع و مروج چنین نظریهای نیستند، که با پیش رو نهادن مجموعهنظریههای «پستسکولار»\* و یا روایتهایی «فراسکولار»،\*\*

Trans-secular narratives

تلاش در ارائهی صورت بندی جدیدی از نسبت دین و عرصه ی عمومی در کشورهای اروپایی کرده اند. این نظریات تجدید نظری اساسی در پیش بینی ها و نیز خوانش هایی از واقعیت بود که سابقاً نظریات سکولاریسم ارائه می دادند. بسیاری از مدافعان و مروجان نظریات سکولاریسم، همچون پیتر برگر، با تجدید نظر در آرای خود، عدم افول تفکرات معنوی و دینی را در دنیای معاصر پذیرفتند و سعی در ارائه ی نظریاتی جایگزین درباره ی نحوه ی مناسب تعامل عرصه ی عمومی با دین را که حال تداوم حضورش قابل انکار نود و اشکال جدید تری نیز به خودگرفته بود، پیش کشیده اند.

علاوه بر نظریات سکولاریسم، کفایت خوانشهای ماتریالیستی از هستی نیز که برای دههها در فلسفه و حتی به عنوان بخش مکمل نظریههای علمی فعالیت می کردند، از سوی تعداد روزافزونی از فیلسوفان زیر سؤال برده شده است. همانند فیلسوفان پستسکولار که راه پرسشگری فلسفی را برای مشارکت مجدد دین در عالم عمل همچون عرصهی عمومی، باز کردهاند، فیلسوفان پساطبیعت گرا\* نیز راهی فلسفی تر برای مشارکت مجدد دین در عالم نظر را هموار کردهاند.

مباحثات گسترده پیرامون عدم کفایت ماتریالیسم، فیزیکالیسم و طبیعت گرایی \*\* فلسفی در پاسخگویی به پرسشها و مسائل هستی شناختی و روش شناختی، راه ورود اندیشه ی دینی در کاوش مسائل اساسی حیات را دوباره گشوده است. ماتریالیسم به عنوان الگوی فکری برای تبیین پدیده های فیزیکی عالم هستی که واقعیت را امری بیش از پدیده های مادی نمی بیند،

Post-naturalist

Naturalism

حتى در برابر انتقادات فيزيكاليسم كه هستى را وراى ماده و شامل پدیدههای غیر مادی نظیر جاذبه یا الکترومغناطیس می بیند نیز آسیب پذیر به نظر می رسد. بااین حال نظریه های فلسفی بیشتری در حال ظهور هستند که با نقد ماتریالیسم و فیزیکالیسم، آن دو را برای فهم واقعیت هستی، از جمله فهم ذهنیت انسانی، \*\* ناکافی می دانند. توماس نیگل، فیلسوف معروف خداناباور، معتقد است که درک فیزیکی از هستی توانایی توضیح يديده هايم ، نظير ذهنيت يا آگاهي \*\*\* را ندارد. فيزيكاليسم مبتني بر اين فرض است که ذهنیت، پدیدهای زیستی \*\*\*\* محصول مغز است. این در حالی است که نیگل انتقاد می کند که فیزیکالیسم هیچ دلیلی ارائه نمی کند که ذهنیت يا آگاهي محصول تعاملات عناصر صرفاً فيزيكي مغز است. نيگل معتقد است که برای کاوش معنادار و واضح در عناصر مختلف هستی، از جمله در رابطه با آگاهی انسانی، ما نیاز به تعریفی وسیعتر از عینیت داریم؛ بدان معنا که محدودکردن تعریف هستی به عناصر فیزیکی، یک اشتباه روش شناختی برای مطالعهی برخی از پدیدهها است. هرچند نیگل معتقد است که به دلیل سایه افکندن اندیشه ی فیزیکالیسم (و طبعاً ماتریالیسم)، هنوز ابزار ذهنی کافی برای چنین کاوشی در دست نیست. نیگل با بسط انتظار خود بیان می کند که نه تنها برای مطالعهی آگاهی، که برای مطالعهی جنبههای هنجارین هستی نیز نیاز به نظریههایی داریم که تعریفی وسیعتر

فیزیکالیسم که کمی شمولگرایانهتر از ماتریالیسم است، هستی را پدیدهای فیزیکی در نظر می گیرد.

Human subjectivity

Expanded conception of objectivity

از عینیت ارائه دهند؛ نظریههایی که فراتر از طبیعت گرایی علمی بتوانند تکامل هستی را با توجه به جنبههای هنجارینی که در بافت هستی تنیده شده است، کاوش کنند. برای رسیدن به این دانش، نیگل مجدداً معتقد است که باید اساس پیش فرض های خود از آنچه که «عینی» انگاشته می شود مورد تشكيك قرار دهيم و قائل به وجوهي هنجارين مرتبط با طبيعت باشيم كه در داخل هستی نهفته شده است و صرفاً اموری ذهنی مربوط به افراد انسانی نیست. به نظر او، وجوه هنجارین نهفته در طبیعت است که به تکامل مادی بشر جهت داده و درنهایت سبب ظهور آگاهی انسانی شده است. این جهت برای تکامل، همچون دی ان ای در ذات طبیعت و تکامل آن بوده است، همان طور که قوای نهفته در یک دانه می تواند و مقدر است که آن را تبدیل به یک درخت کند که میوه به بار خواهد آورد؛ مسیری که از همان ابتدا در آن دانه نهفته بوده و مسير رشد آن را مشخص كرده بوده است. نيگل معتقد است که این رویکرد هنجارین و ارزش مدارانه به هستی که او آن را واقع گرایی ارزشی \*\* می نامد، با ابزار و ارزشهای فعلی نظام علمی قابل اثبات نیست اما قابل ابطال هم نیست. نظام ماتریالیستی ـ فیزیکالیستی ای که قائل به تفکیک ارزش از واقعیت است، یک بدیل همسنگ برای نظریهی نیگل است که توانایی توضیح کامل هستی را هم ندارد و ذاتاً برتریای به نظریهی نیگل هم ندارد. تشکیک نیگل و دیگر فیلسوفان نزدیک به او در ظرفیتهای شناختی \*\*\* ماتریالیسم و فیزیکالیسم راه را برای مشارکت مجدد وجوه تبیینی منجارینی که دین بر آن تأکید دارد، گشوده است.

Scientific naturalism

<sup>\*\*</sup> Value realism

epistemological

وجوه تبیینی دین، نگاهی متافیزیکی را عرضه میکند که توانایی پرکردن خلأهای تبینیای را دارد که نظریههای علمی بهدلیل محدودبو دنشان به مطالعهی واقعیت فیزیکی و محدودیتهای روش شناختی فعلی شان، آن توانایی ها را برای تبیین واقعیت ندارند؛ خلاً هایی که پاسخ هایی فلسفی را شامل می شوند که علم، به دلیل محدودیتش به روش های علمی، نمی تواند در آن مسیر گام بردارد. از سوی دیگر، همین جنبههای دین است که امکان تاباندن نور بر برخی از ابعاد مسئلهی تکامل مادی و همچنین مسئلهی آگاهی انسانی را دارد که علم، بهنفسه، در قبال آنها ساکت است. علاوه بر جنبهی شناختی ماتریالیسم، ناکامی به کارگیری چارچو بهای ماتریالیستی در رابطه با توسعهی اقتصادی و اجتماعی کشورهای «درحالتوسعه»، از سویی سبب ظهور رویکردهای همهجانبه گراتر در توسعه و از سویی دیگر، سبب تقویت گفتمان مرتبط با نقش دین در توسعه ی جوامع محلی شده است. تلاش ماتریالیسم برای منفکانگاشتن رفاه و ترقی مادی انسان و جوامع از پیشرفتهای اخلاقی و معنوی آن، انتقادهایی را از سوی اکثریت دین باوران عالم نسبت به ماهیت سوگیرانه و غیرشمول گرایانهی رویکردهای ماتریالیستی به توسعه برانگیخته است. این امر سبب تردید در اعتبار چارچوب فکری طرحهای توسعهای شده است که اقدامات ناسنجیدهی فرهنگی مادی گرا را در بر داشته است.

همهی این موارد، یعنی از سویی تضعیف تطبیق پذیری نظریههای سکولار در عالم واقع و از سویی دیگر ناکافیبودن نگاههای ماتریالیستی در حل يرسشهاي فلسفي علم و نيز يروژههاي توسعه، علي رغم تلاش قابل تمجید ماتریالیسم در پیشبرد علم و پیشرفتهای فناورانه، راه را بر نظر و عملكرد ديني دوباره گشوده است.

نیاز به بازبینی در ادراک عمومی و سیاست گذاریهای پیرامون دین عدم قطعیت در روند سکولارشدن کشورها، بهمعنای تضعیف و حذف دین، احتمالی جدید را \_ حداقل در عالم اندیشه \_ پیش روی کشورهای غیرارویایی ای قرار داده است که هنوز مسیر سکولاریسم را آن گونه که در ارویا تجربه شد، طی نکردهاند. روایتی که در ابتدای این متن از درک عمومی از مطلوببودن به حاشیه راندن دین از عرصه ی عمومی در ایران شد، توصیفی است که پیش فرض های نظریه های سکولار را با خود به همراه دارد. غیرقابل انکار است که ایران تجربهی منفی حاکمیتی مذهبی را از سر می گذراند و ایران آینده می تواند عکس العملی به تجربهی دردناک دههها حکومت دینی باشد. اما آگاهی از دیگر مسیرهای ممکن و بهویژه تجربههای دیگر کشورهای دنیا برای تعامل با دین در دنیای جدید، می تواند بینش بخش نظر و عمل ایرانیان باشد و باید منجر به بازبینی آگاهانه و اندیشیده شده در نوع نگاه به دین، با درنظرگرفتن حساسیتهای قابل فهم در رابطه با دین در دهههای اخیر ایران شود. بازبینی جایگاه دین در دنیای مدرن بدون درنظرگرفتن تجربهی دو اشتباه رایج در همین رابطه، غیرممکن است. این امر غیرقابل انکار است که اکثر جوامع دینی دنیا رویکردی درون گرا داشته و همین امر هویتی دینی مستقل و در تنافر با هویت جمعی جامعهی بزرگتر را به آنها میدهد؛ هویتی که زمینهی بیگانهانگاری افراد جامعهی بزرگتر را در نظر این جوامع دینی تقویت می کند. هویت دینی مستقل و درون گرا زمینه را برای بیگانهانگاشتهشدن افرادِ چنین جوامع مذهبیای در نظر افراد جامعهی بزرگتر فراهم می آورد. در دو وضعیت اجتماعی، چنین بیگانگیای می تواند زمینهساز خطری بزرگتر، یعنی دشمنی با جامعهی بزرگتر و اتخاذ اعمالی افراطی شود: اول، در شرایطی که آموزههای

افراطی و بیگانهانگار درون جوامع دینی ترویج شود. دشمن انگاری جامعهی بزرگتر و افرادش به نام نجس انگاری پاکافر، گمراه (ضاله) و از این قبیل، مخصوصاً زمانی که دلالاتی فراتر از رستگاری یا عدم رستگاری فردی اخروي همچون محروميت از حقوق اجتماعي پيداکند، زمينه ساز رواداشتن خشونت و آسیب رساندن به شهر و ندان جامعه ی بزرگ تر از سوی آن گروه از باورمندان می شود. شرایط اجتماعی دوم که می تواند ظهور چنین رفتارهای خطرناکی را تسریع کند، برخوردهای افراطی افراد، گروهها و مؤسسات اجتماعی جامعهی بزرگتر است که سبب به حاشیه رانده شدن دین باوران به درون جوامع مذهبی خودشان و قطع تعامل و ارتباط آنها با جامعهی بزرگتر است. چنین قطع ارتباطی سبب هرچه بیشتر درون گراترشدن این جوامع دینی و درنتیجه قطع ارتباط آنها با جامعهی بزرگتر و ارزشهای اجتماعی آن، که می تواند به منزله ی سنجه ای برای رفتار متعادل اجتماعی و نیز حس تعلق به جامعهی بزرگتر باشد، خواهد شد. قطع ارتباط با جامعهی بزرگتر و ارزشهای مدنی آن، حس بیگانگی نسبت به جامعهی بزرگتر را تقویت و آن را «دیگری»ای خاطی و مقصر در نظر خواهد آورد که لایق مجازات است. چنین قطع ارتباط و درون گرایی اجباریای برای افراد و جوامع دینی، مخاطراتی چند را به همراه می آورد: اول آنکه با قطع ارتباط با جامعهی بزرگتر نوعی حس بزرگبینی و خودمحقبینی در بین آن جامعهی دینی گسترش مییابد که زمینه را برای فهم تصویر معوجی از واقعیت آن جامعهی دینی نزد خودشان فراهم می کند. همین طور جدایی از تعاملات اجتماعی، سبب ازدستدادن میزانی برای سنجش واقعی تر ظرفیتهای اخلاقی، اجتماعی و فرهنگی هر جامعهای شده و درنتیجه منتهی به خوانشی ناصحیح و غیرواقعگرایانه از موقعیت اجتماعی و

اخلاقی واقعی آن گروه اجتماعی در بین خود ایشان و جامعه ی بزرگتر می شود. چنین رویه ای اگر تداوم یابد، به دلیل احساس بیگانگی فزاینده ی جامعه ی دینی با جامعه ی بزرگتر می تواند سبب ظهور رفتارهای افراطی و خطرات امنیتی گردد، کمااینکه نمونه های زیادی از این عکس العمل را نسبت به دیگری سازی و به حاشیه رانده شدن در کشور فرانسه شاهد هستیم. آینده ی ایران نیز می تواند در دام یکی از چنین اشتباهاتی بیفتد که در دیگر کشورها تجربه شده است. این بدان معنا نیست که حضور دین در ایران فردا، مخصوصاً با سایه ی سنگینی که دین بر تجربه ی ایرانیان در این دهه ها گذاشته است، عاری از مشکلات است؛ اما علاوه بر بازبینی در ادراک عمومی و سیاست گذاری های پیرامون دین، ضروری است که در گفتمان درونی دین نیز بازبینی هایی اساسی رخ دهد.

بازبینی در گفتمان دین، پیش شرط حضور دین در عرصهی عمومی ساده انگارانه است اگر قائل باشیم که حضور فعال جوامع دینی در عرصهی عمومی فاقد چالش است؛ مخصوصاً اگر برخی از معتقدات این جوامع دینی در تضاد با اصول زیست مدرن همچون همزیستی مسالمت آمیز، اتکا به علم یا برابری انسان ها باشد. همان طور که روایت دوم ابتدای این متن نشان داد، جوامع دینی عمدتاً نگاهی شریعتمدارانه به «دین» دارند و آن را به مجموعه ای از باید و نبایدها تقلیل می دهند؛ باید و نبایدهایی که عمدتاً ماهیتی محدود کننده دارند تا کارکردی رهایی بخش. متدین بودن عمدتاً به معنای انجام برخی از «مناسک» و «احکام» فهمیده می شود. بیراهه نیست که در این خوانش از دین – که فرد را درگیر مسائل جزئی کرده و از نگاه کلان به هستی و مخصوصاً تغییر آن، بازمی دارد – دین به منزله ی «افیون»

و راضی کننده ی فرد دین باور به حفظ وضع موجود و مانعی در برابر ایجاد تحولات عمیق انگاشته می شود. از این رو، تلاش برای تغییر وضع موجود و بهبود آن، یا در تخالف با دین داری دیده می شود و یا در بهترین حالت، بی ارتباط با آن. بر همین اساس، چنین در کی رایج است که پیشرفت جامعه و ترقی و بهبود آن، تنها با ابزار «علم» و محصولات آن، یعنی فناوری های گوناگون، ممکن است. با این پیش فرض، به مرور پذیرفته شده است که

دین ارتباطی با پیشرفت گفتمان عمومی ندارد و اگر در تخالف با آن نباشد،

در بهترین حالت امری شخصی باید تلقی شود.

تا زمانی که گفتمان عمومی از دین، چه در بین دینباوران و چه در بین دین ناباوران (و از جمله دین ستیزان)، درکی سنتی از دین را به همراه داشته باشد، نه درک و رفتار مؤمنان میتواند راه گشای مشکلاتی باشد که دین ناباوران در مشارکت دین در عرصهی عمومی می بینند و نه ایرادات منصفانهی شکاکان و منتقدان مشارکت دین در عرصهی عمومی میتواند برطرف شود. در گفتمان عمومی پیرامون دین، تصور عمومی آن است که دین انبوهی از فرقههای مذهبی مختلف است. درک دیرینی از ادیان که آنها را مشارکت کنندگانی در ایجاد تمدنهای تاریخی در نظر می گیرد، بهوضوح فاصلهای قابل توجه با عملکرد کنونی سازمانهای همان ادیان دارد که امروزه خود را سخنگویان و مراجع دارای اقتدار مذهبی می دانند. آشفتگی گفتمان دین از این حد نیز فراتر میرود. عدهای دین را بیارتباط با این دنیا و صرفاً بهعنوان تبیین کنندهی جهان بعد یا یک تجربهی روحانی و عرفانی مرتبط با جهانی فراتر از جهان مادی میبینند؛ درحالی که عدهای دیگر، دین را مبارزهای همیشگی با نفس در این دنیا، مشقت و ریاضت درک می کنند. اما واقعیت آن است که تمامی این تصورات از دین، تصویری

محدود و تقلیل گرایانه از قوایی که دین می تواند داشته باشد، ارائه می دهند. زیست جوامع دینی در دنیای مدرن تنها در صورتی می تواند منجر به مشارکت سازنده در عرصه ی عمومی شود که رهبران و جامعه ی باورمندان این شهامت را بیابند که از اندیشه های انعطاف ناپذیر گذشته فراتر روند و در سطحی عمیق تر به صورت بندی روایتی از خود بپردازند که بتواند سهمی، هرچند کوچک، در پیشبرد و پیشرفت جوامعی که در آن زیست می کنند، ایفاکند. چنین بینش وسیع تری از ماهیت دین قطعاً مورد استقبال نه تنها مردم دین باور، که دین ناباورانی که به دنبال ایجاد جوامعی متکثر، عادلانه و آراسته به همزیستی مسالمت آمیز هستند، قرار خواهد گرفت.

یکی از استدلالهای منطقی ای که علیه مشارکت دین در عرصه ی عمومی طرح می شود، اعتقادات تبعیض آمیز دین و شریعت تفرقه انداز آن است که اصل برابری شهروندان در عرصه ی عمومی را نقض می کند. این اعتقادات و احکام، مخصوصاً تا زمانی که جامعه ی بشری تنوع و جابه جایی های گسترده ی انسانی را تجربه نکرده بود، تا این حد با واکنش شدید عمومی مواجه نشده بود. جوامع متحد و متکثر امروز قوانین تبعیض آمیز علیه دیگر اقلیتها و یا پیروان ادیان و باورهای گوناگون را قبول نمی کنند. رشد قابل توجه فعالیتهای «بین الادیانی» نشان دهنده ی واکنش مردم به باورهای تبعیض آمیز نسبت به سایر پیروان ادیان و مذاهب است. نمود دیگری از اصل برابری که مردم بیش از پیش خواهان حاکمیت آن بر اعتقادات و باورهای دینی هستند، اصل برابری جنسیتی است. باورهای ادیان سنتی که حقوق و اهمیت اجتماعی پسران و مردان را بر دختران و ادیان سنتی که حقوق و اهمیت اجتماعی پسران و مردان را بر دختران و

<sup>\*</sup> interfaith

زنان ارجح می داند، در برابر اصل برابری زنان و مردان توسط عدهای از دین باوران مورد تجدیدنظر قرار گرفته و علاوه بر تلاش هایی برای ارائهی خوانش هایی برابری طلبانه از متون دینی، درعمل نیز تحولات گستردهای را در اداره و عملکرد جامعهی مؤمنان نسبت به نقش پراهمیت دختران و زنان رقم زده است. درتضادنبودن اعتقادات دینی با یافتههای علمی اصل هنجارین دیگری است که از چالشهای حضور دین در عرصهی عمومی خواهد کاست. تدریس نظریهی آفرینش در مدارس مذهبی، حتی در کشورهای اروپای غربی، در طی سالهای اخیر یکی از نمونههای رویارویی اعتقاد برخی از دینباوران با یافتههای علمی است؛ رویارویی ای که تصور درتضادبودن دین با علم و عقل را تشدید میکند و عرصهی عمومی را به روی دین تنگتر میسازد. انتظار هماهنگی ادیان سنتی با یافته های علمی باید این حقیقت را در نظر داشته باشد که در زمان پیدایش بسیاری از ادیان سنتی، علم بهمعنای امروزین خود موجود نبوده است و تنها چندین قرن است که «علم» بهمثابهی یک منبع معرفتی برای شناخت جهان و تفسیر آن مورد پذیرش عمومی است. ازاین رو، کتب و نیز سنت فکری ادیان سنتی حاوی عبارات و باورهایی است که در تضاد با یافتههای تثبیت شدهی علمی است. خوانشهای جدید از کتب مذهبی که عمدتاً با استفاده از علم هرمنوتیک راه را برای تفسیر قابل قبول تری از کتب ادیان گشوده است، نسلهای جدید باورمندان مذهبی را با چالشهایی کمتر مواجه ميسازد. پالايش سنت ديني از آلايش قرنها عملكرد و فكر ناشي از خوانش قشرگرایانه و سنتی از متون مذهبی، به آسودگی بیشتر جامعهی باورمندان در مواجهه با علم و فناوری یاری رسانده است اما چالشهای غيرقابل انكار خود را نيز داشته است. در غياب توافق جامع بر سر مرجعيت

دینی در ادیان مختلف و همچنین در غیاب کلام فصل الخطاب مؤسسان ادیان، تفسیر متفاوت از متون و پالایش سنت، هرچند ممکن بوده، همواره زمینهی اتحاد را در جامعهی مؤمنان فراهم نیاورده و در اکثر مواقع سبب انشعاب در بین جامعهی باورمندان شده است.

## ظرفیتهای دین

چنانچه جامعهی دینی بتواند مقتضیات زیست مدنی را در خود نهادینه سازد و اصول هنجارینی را که برای مشارکت سازندهی آن در عرصهی عمومي لازم است از خود نشان دهد، مي تواند از ظرفيتهاي ويژهي خود استفاده کند. ادیان با ارائهی جهانبینی فراگیر به باورمندان خود، توانایی تبیین مقصد جهان و حیات را در خود دارند. در همین راستا، عمدتا دین با ارائهی تصویر روح فنانایذیر که مرتبط با هر انسانی است، مبنایی را برای فداكاريهايي فراهم مي كند كه مستلزم فرارفتن از منافع فردي وكوتاهمدت فرد است. همین نیروی دین است که باورمندان را متقاعد و راضی می سازد که خود را از قید زمان برهانند و فداکاریهایی را برای نسلهایی دیگر انجام دهند. ازاین رو، ایمانْ انگیزهای پایانناپذیر ایجاد می کند. علاوه بر تبيين جهان، ايجاد انگيزه و تقويت تعهد درازمدت در جامعهي باورمندان، ایجاد مقصد و هدف واحد، نوعی حس هویت جمعی را در بین جامعهی مؤمنان برانگیخته است. این ایراد که ادیان در طول تاریخ نتوانستهاند در برابر نژادیرستی، استبداد، میل به جهانگشایی یا تعصبات قومی و جنسی مقاومت كنند، ناديده گرفتن حقيقت افزايش تدريجي فهم جمعي انساني از مقتضیات زیست عادلانه است. درعین حال، اصرار بر تداوم اندیشههای دینی فوق در زمان حاضر، خود ناشی از نادیده گرفتن مقتضیات مرحلهی

کنونی رشد جمعی انسانی است. دین در این مرحله از رشد بشر ناگزیر است کهنهاندیشی راکنار گذاشته و خو د را با مقتضیات زیست مدنی همسو کند تا بتواند هويتي در جامعهي مؤمنان ايجاد نمايد كه حركتي جمعي ملهم از اصول و ارزش هایی همچون ماهیت معنوی انسان و برابری انسان ها ایجاد نماید. باور دین به دارابو دن انسانها از روح انسانی و درنظرگرفتن این پدیده به عنوان عنصر متمایز کننده ی انسان از سایر موجودات، نوعی وحدت بینش را نسبت به ماهیت متعالی انسان سبب می شود. چنین نگاهی با تعریف انسان به عنوان عنصری معنوی، نوعی برابری روحانی را برای انسانها در نظر می گیرد که می تواند مبنای متافیزیکی برابریِ حقوقی و اجتماعی انسانها، فارغ از جنسیت، نژاد، رنگ، زبان و ملیت، در نظر گرفته شود. پیروان ادیان باید بتوانند بین اصولی اینچنین بنیادین و نیز قوانین شرعی دین خود که مبتنی بر مقتضیات محدود زمانی و مکانی ای که آیین آنها در آن ظاهر شده است، تمایز قائل شو ند. چنین تمایزی است که زمینه را برای ایجاد هویتهای جمعی فراگیرتری آماده می سازد که یگانگی انسانها را مجسم مىشود.

فاحش ترين اشتباهي كه رهبران وجوامع ديني مي توانندانجام دهند، قرار دادن هویت جمعی باورمندان آن دین در برابر هویت گروه دیگری از جامعهی بشری، اعم از دینی یا غیر دینی، است. چنین تمایلی که توانسته است با تکیه به برخی از تحلیلهای سیاسی و اجتماعی دانشمندان علوم اجتماعی و زیستی وجهی موجه نیز بیابد، در تضاد با حقیقت مورداشاره ی کتب مقدسه در رابطه با ماهیت معنوی انسان و همین طور مقصد ادیان در ایجاد جهانی مملو از عدالت و برابری است. نقض چنین اصلی توسط سیاستهای خودخواهانهی میهن پرستانهی سیاسی و یا رویکردهای تفرقهانداز برخی

گروههای دینی، نباید مستمسکی برای نادیده گرفتن همین اصل توسط ديگر رهبران و جوامع ديني شود. بالعكس، نقض اين اصل توسط برخي از زمامداران سیاسی و دینی، باید انگیزهای قوی تر برای باورمندان به دین باشد تا بر این حقیقت دینی تأکید کنند که انسانها بهدلیل برخورداری از روح الهی باید جایگاهی برابر در سیاست گذاریهای اجتماعی و سیاسی بیابند؛ حقیقتی که پایههای مفهومی دموکراسی و بنیادهای جامعهی مدنی را تقویت می کند. هر دینی، خصوصاً می تواند از میان اصول و مفاهیمی که به آن باور دارد، سهمی در غنی ترکردن زندگی اجتماعی ایفا نماید. این تلاش، با توجه به ارزش های دنیای مدرن، می تواند در جهت تحقق عدالت و برابری بیشتر، تضمین آزادیهای مشروع مدنی، رواداری و تابآوری، نیکوکاری و بخشندگی باشد؛ خصوصیات و ارزش هایی که در آموزههای بیشتر ادیان وجود دارد. کاستن از تلخی های دنیا با ارائهی داستانهایی الهامبخش، ترغیب به فداکاری در راستای خیر جمعی و ارائهی روایت هایی برای افزایش توانمندی باورمندان برای زیستی غنابخش در حیات عمومی جامعه از جمله ظرفیتهای دین برای تلطیف و بهسازی جامعه است.

### جمعبندي

این متن، ضمن بررسی اجمالی برخی از چالشهایی که نظریات سکولاریسم و ماتریالیسم برای تبیین جهان اجتماعی، مادی و فکری با آن مواجه بوده اند و با توجه به ظهور نظریه هایی که ناظر به همین کاستی ها، سعی در تلفیق بینشها و جوامع دینی در عرصه های مختلف حیات فکری و اجتماعی داشته اند، به لزوم بازبینی سیاست ها و افکار عمومی پیرامون آینده ی دین و نقش آن در عرصه ی عمومی پرداخته است. در این میان و با توجه به روایتی

که در ایران رایج تر گشته است، بر لزوم نوعی یادگیری از تجربه ی تاریخی غرب و چالشهایی که این کشورها در رابطه با تعامل با دین داشته اند، پیشنهاد شده است. در این میان طبیعی است که ظرفیتهای ویژه ی دین برای غنابخشیدن به زیست مدنی مدرن، امری حاشیه ای و در سایه ی ظلمتِ رواداشته شده به نام دین به مردمان کشورهای مختلف، به ویژه ایران، باشد.

# تعامل دین و جامعه در دوران مدرن

گفتمان ابران

در ماههای گذشته چند تن از پژوهشگران ایرانی با پیشزمینههای فکری و اعتقادی متنوع بهدعوت مجموعهی «گفتمان ایران»\* گرد هم آمدند تا درمورد دو پرسش وسیع زیر به مشورت و همفکری بپردازند:

چه خوانشهایی از دین، غایت و کارکرد آن می تواند یاری رسان ساخت جوامعی عادلانه، شمولگرا، متکثر، متحد و همگام با علم و سایر دستاوردهای جامعه ی بشری باشد؟

<sup>\*</sup> سایت «گفتمان ایران» با هدف مشارکت در برخی از گفتمانهای جامعهی ایران، فضاهایی جهت ایجاد هماندیشی و تبادل نظر پیرامون برخی از مسائل بنیادی ایران را فراهم می آورد تا بتوان به اتکا به دیدگاهها و تجربیات مختلف بررسی کرد.

با توجه به تمامی تنوع و گونا گونی جامعهی ایرانی، **چه رویکر دی به دین از** سوی مردم و جامعه می تواند انسجام اجتماعی و شکل گیری امر مشترک در جامعهی ایران را تسهیل و یا تقویت کند و اثرات منفی دین در قلمروی عمومي را محدود و مقبد سازد؟

متن حاضر بازتاب دهندهی دریافتهای مشترک شرکت کنندگان در این سلسله گفت و گوها است. این متن با توجه به وسعت و پیچیدگی موضوع، به هیچوجه ادعای پاسخگویی کامل و همهجانبه به پرسشهای فوق را ندارد، بلکه به عنوان نخستین قدم در مسیر کاوش و یافتن راههایی عملی برای تعامل سازنده و انسجامبخش دین و جامعه، با توجه به ویژگیهای جامعهی ایرانی، برخی از سرفصلها و موضوعات زیربنایی در این رابطه را مورد توجه و بررسی قرار داده است؛ به این امید که این گفت و گوها در سطح وسیعتری در میان فعالان اجتماعی گسترش پابد و ابعاد جدیدی از موضوع شناسایی و بررسی شوند.

# تحولات تاریخی تعامل دین و جامعه در دوران مدرن

تا چهار دهه قبل و بر اساس بینشهایی که از نظریهی سکولاریزاسیون به دست آمده بود، باور بسیاری از متفکران جامعه شناسی دین و نظریه پردازان اجتماعی بر آن بود که با ظهور مدرنیته، حضور دین و اعتقادات دینی در دنیای مدرن کمرنگ خواهد شد و دین دیگر آن نقش اجتماعی بنیادی و محورياي كه پيش از دوران مدرنيته داشت را ايفا نخواهد كرد و درنتيجه، تأثیرات فکری، فرهنگی و سیاسی دین رو به زوال خواهد گذاشت. این باور و پیشبینی که در واقع روایتی اروپامحورانه از تاریخ تکامل بشر و سرنوشت دین در جوامع به دست میداد، چنین مفروض می گرفت که

سرنوشتی مشابه تجربهی تاریخی سکولاریزاسیون در اروپا تا آن مقطع زمانی، در انتظار دین در دیگر نقاط جهان است و چنان می پنداشت که اندیشه و باورهای دینیای که از خصوصیات مراحل اولیهی اندیشهی بشری و متعلق به دوران کو دکی است، به دلیل تضاد بنیادین آن با نیر و های مدرنیته مانند خردگرایی و دستاوردهای علمی و همزمان با رشد صنعتی شدن و شهرنشینی، به حاشیه رانده خواهد شد و هر تأثیری هم که برای دین باقی بماند، بیش از پیش به حوزهی خصوصی محدود خواهد شد. در بطن و متن این گونه نگاه به دین که ظاهراً توصیفی دربارهی سرشت و سرنوشت دین در تاریخ تکامل جوامع بشری بود، نوعی دستورالعمل و تجویز دربارهی جایگاه مطلوب دین در زندگی عمومی موجود بود. به همین علت تأثيرات سكولاريسم (بهويژه در شكل لائيسيته) در جوامع، نهتنها در عرصهی نظری بلکه در سیاست گذاریهای اجتماعی مهمی قابل مشاهده بوده است. «تصورات» مبنى بر روند طبيعى افول باور ديني و به حاشيه رفتن آن در جوامع، همزمان با پشتوانهی وضع قوانینی خاص، به تلاشهایی برای کنترل و کاستن از تأثیرگذاری دین در سپهر عمومی و راندن آن به زندگی شخصی و خصوصی افراد منجر گردید. چنین جایگاه «مطلوبی» برای دین نه تنها در بین حامیان خداناباور و دین ناباور مقبولیت داشت، که سبب ظهور خوانش های جدیدی در بین متفکران و باورمندان برخی ادیان در تأييد مشروعيت چنين جايگاهي شد؛ خوانش هايي كه البته اغلب مورد پذیرش تمامیت جامعهی مؤمنان واقع نگشت.

اما آنچه در طول چهار دههی اخیر در جهان و ایران صورت گرفته، حاکی از آن است که پیامدهایی که پیش بینی می شد سکولار شدن حکومت را به دنبال داشته باشد، متحقق نشده و صحت این پیش بینی ها از راههای

گوناگون به چالش کشیده شده است. مطابق دادههای وسیع جامعه شناختی از حدود دههی ۱۹۹۰ مشخص شد که جایگاه باورهای دینی در حیات جمعی نوع بشر تقریباً روندی برعکس این پیشبینیها را طی کرده است. هرچند هنوز هم میتوان گفت که در بخشهایی از جهان (بهویژه در جاهایی که حکومتهای استبدادی مذهبی برقرار بوده و هست) باورهای مذهبی و تعهد دینی در حال کمرنگشدن است، در بسیاری از مناطق جهان باورهای دینی رو به زوال نرفته بلکه در اشکال پرشمار و متنوع جدید یا همان صور قدیمی همچنان تداوم دارد و حتی در بخشهایی از جهان در حال افزایشیافتن است. ثانیاً با وقوع تحولات مهمی مانند جایگزینی حکومتهای سکولار با حکومتهای دینی جدید در بسیاری از کشورها و همچنین ظهور جنبشهای ملی ـ مذهبی و الهیاتی تأثیرگذار در جوامع ـ خواه در اشکال بنیادگرایانه و خواه در اشکال ترقیخواهانه ـ و نقش آفرینی آنها در سپهر عمومي درمورد مسائل اجتماعي و سياسي مختلف، تداوم تأثیرگذاری دین در حیات سیاسی و فرهنگی جوامع امری انکارناپذیر شده است و درنتیجه بازبینیهای نظری و عملی دربارهی جایگاه و نقش ناگزیر دین در جوامع مدرن به گفت و گویی مهم در میان متفکران اجتماعی مبدل شده است. در همین راستا، پدیده های فوق بسیاری از نظریه پر دازان سكولاريسم را به اين نتيجه رسانده است كه اعتبار نظريات سابق خو درا زير سؤال برند و از طرفی، گروه جدیدی از اندیشمندان و فعالان اجتماعی حتی دربارهی پیامدهای نامطلوب دین به حاشیه رانده شده تأمل نموده و خواهان بازنگری در جایگاه دین در عرصهی عمومی شدهاند. به نظر این متفکران و فعالان در جوامعي كه اديان با قوهي قهريه از سيهر عمومي به حاشيه و عرصهی خصوصی رانده شدهاند، از سویی هرگونه امکان گفتو گو بر سر

تحول و عقلانیت پذیری باورها و ارزشهای دینی از بین رفته و از سویی دیگر امکان شنیده شدن مطالبات دین باوران و نیازهای ایشان از بین می رود. این چنین جدایی و عدم تعاملی، سبب هرچه رادیکال ترشدن ادراکات طرفین، افزایش شکاف معرفت شناختی، و در افراطی ترین جلوه ها، سبب ظهور هویتهایی متخاصم و دیگریستیز در جامعهی واحد میشود.

## ضرورت و امکان تعامل مثبت میان دین و جوامع ملی

پیش فرض اولیه در بعضی دولت ملتهای سکولار مدرن، با توجه به پیش فرض افول تدریجی دین، این بوده که هویت دینی را به کلی نادیده بگیرند و در هیچ فضای رسمیای به رسمیت نشناسند (مثال: لائیسیتهی فرانسوی پاکمالیسم در ترکیه). تجربهی چنین کشورهایی در طولانی مدت به طور فزاینده نشان داده که چنین کاری از اثرگذاری دین بر سیهر عمومی نکاسته، بلکه تنها این اثرگذاری را به جهات نامطلوب سوق داده است. در برخی دولتملتهای سکولار دیگر، جامعههای دینی از هویتی پذیر فتهشده و امتیازات و محدودیتهای خاص خود برخوردار هستند و در فرایند سیاسی کشور مشارکت می کنند، هرچند حکومت متعهد به بی طرفی میان ادیان است (مثال: سکولاریسم هند). اما در چنین کشورهایی نیز ورود مستقیم دین به عرصهی سیاست اساس سکولاریسم را تهدید می کند و بی طرفماندن حکومت نسبت به ادیان بهطور جدی به چالش افتاده است. بهاین ترتیب، کشف این واقعیت که دین (حتی در کشورهایی که سعی داشتهاند آن را به عرصهی خصوصی برانند) همواره به اثرگذاری بر عرصهی عمومی جامعهی ملی ادامه داده و پایاندادن به این تأثیر گذاری (اقلاً در آیندهی نزدیک) ممکن نیست؛ ساماندهی به رابطهی میان دین

و دولتملت را به موضوع گفتو گویی پایاننایافته مبدل ساخته؛ و تعامل نظری پیرامون این موضوع، همچنان یکی از موضوعات مناقشه برانگیز نظریه پردازان سیاسی و اجتماعی است. این گفت و گو در سالهای اخیر بهویژه به این دلیل شدت گرفته که تلاش دولتهای مدرن برای یکپارچه کردن اقلیتهای دینباور در یک هویت جامع ملی به کرات با ناکامی روبهرو شده است و رویکرد برخی کشورها مبنی بر تلاش برای حفظ دین در عرصهی خصوصی تنها به این ناکامی ها دامن زده است. این رویکرد از سویی سبب شده که باورمندان به یک دین از مشارکت در امور جامعه دور بمانند و نتوانند زیست اجتماعی متکثر را در بستر جامعه تجربه كنند كه نتيجهي آن احساس انزوا و عدم تعلق به جامعه بوده است؛ از سویی دیگر، عرصهی عمومی و نهادهای آن نیز باگرایش به زبان و عملکرد سکولار، در فقدان فهمی درست از اجتماعهای دینباور و گفتمان درونی آنها، از اثرگذاری بر این اجتماعها عاجز مانده و در بهترین حالت شیوهای خنثی و غیرفعال در قبال تعامل با اجتماعهای دینباوران اتخاذ کردهاند که نتیجهی آن گسست معرفتی و گفتمانی اجتماع دینی از جامعهی دولت\_ ملت و تشدید تلاش این اجتماعات برای ایجاد هویت های موازی با هویت ملي و نه منسجم در آن است. يكي از عكس العمل ها و نتايج اين وضعيت ورود فزایندهی دین و نهادهای آن به عرصهی سیاسی و مناسبات قدرت بوده است، بدین شکل که اولویتهای دین از طریق دیکتاتوری اکثریت یا تروریسم اقلیت بر تمامی جمعیت دولت ملت تحمیل شود. در اغلب موارد ورود دین به عرصهی سیاسی باعث شده که به دلیل القای حس قربانی بو دن به دین باوران و نیاز به تقابل با سایر گروههای اجتماعی، قرائتهای دینی

غیر مداراگر و سرکوبگر طرفداران بیشتری بیابد و بر اجتماعهای دینی مسلط شوند و هویت دینی بر اساس تضاد با دیگری دینی تعریف شود و ناسازگار و ستیزهگر شود. همچنین همواره وسوسهی استفاده از اتحاد حاصل از دین برای اهداف سیاسی به استفادهی ابزاری اهل سیاست از دین منجر شده است. تاریخ سدهی اخیر بهخوبی نشان می دهد که تا زمانی که ناسازگاری میان هویتهای مبتنی بر «امت» و «ملت» بر جای خود باقی است، حتی اگر حذف دین از تمامی عرصه های عمومی جامعه ممكن نيست، احتمالاً به نفع كشور و دين هر دو است كه دين از فضاي سیاست رسمی دور بماند و حکومت نیز نسبت به ادیان مختلف بی طرف باشد. به این منظور باید تکلیف رابطهی دین با امر سیاسی در قانون اساسی مشخص شده باشد؛ در غیر این صورت، ادیان همیشه در معرض ورود مستقیم به مجادلات سیاسی خواهند بود و حتی اگر موفق به کسب قدرت نشوند، اثرات نامطلوب مداخلهی دین در سیاست بر آنها و بر جامعه تحمیل خواهد شد. یکی از دیدگاههایی که با ملاحظهی وضعیت کنونی شكل گرفته، نظريات پساسكولار (مابعدعرفي) هستند كه مايلاند ضمن حفظ گفتو گو و تعامل با دین به امید همساز کردن هویت های دینی و ملی، دین را از عرصهی سیاست رسمی به دور نگاه دارند و بی طرفی حکومت را نسبت به ادیان مختلف حفظ کنند. این نظریات پساسکولار به یکی از سه شکل تجدید حیات دین، تداوم دین و یا تنظیم مجدد دین در سپهر عمومی قائل اند و رویی نسبتاً گشودهتر نسبت به زیستِ دینی پیراسته و متعهد به ارزش های هنجارین اساسی دارند.

#### دولتملت و هویتهای دینی

شکل گیری دولتملتهای مدرن در اروپا، گسترش این الگو به سایر نقاط جهان در دوران استعمار و استقلال یافتن اغلب این کشورها بعد از جنگ جهانی دوم، واقعیتهایی تاریخی است که ارتباط دین با سایر عناصر جامعه در دوران مدرن در بستر آنها صورت گرفته است. مبنای اصلى شكل گيري دولت ملت ها به وجود آمدن يک جامعه ي سياسي در بستر جغرافیایی مشخص و شکل گیری هویتی ملی گرایانه در آن است. انتظار بر این بوده که این هویتهای ملی سایر هویتها (دینی، قومیتی، منطقهای، زبانی و...) را تحت الشعاع خود قرار دهد و حفظ و پیشرفتشان به اولویت اصلی شهروندان تبدیل شود. در چنین بستری است که سیهر عمومی بهعنوان تعامل گاهی برای اجتماعها و گروههای مختلف اجتماعی که در جغرافیای کشور زندگی می کنند، شکل گرفته است و هدف از آن ایجاد امکان مشارکت حداکثری همهی این گروهها در فرایندهای تصمیم گیری دربارهی کشور است، به طوری که همهی آن ها خو د را متعلق به دولت ملت ببینند. در همهی جوامع ماقبل مدرن، دین یکی از عوامل اصلی وحدت بخش میان اعضای یک جامعه بوده است و حتی امپراتوری ها در تک تک جوامع تحت تسلط خود همواره به این عامل وحدت بخش متوسل شدهاند. سکولاریسم در بستر یک دولتملت و شکل گیری جامعه هایی که عامل وحدت بخش آنها نه دین بلکه تعلقی قراردادی به یک دولتملت است، در ابتدا در اروپا و در ادامهی جنگهای مذهبی طولانی مدت (از جمله جنگهای سی ساله میان پروتستانها و کاتولیکها) و همزمان با جنبش روشنگری به وجود آمد. در شکل گیری اتحادهای ملی در آن دوران، گروههای مذهبی، قومیتی، زبانی و... شکل دهنده به یک ملت لزوماً به هویت و عقاید یکدیگر احترام

نمی گذاشتند، بلکه با تکیه بر عقلانیت، با اصل مدارا به منظور جلوگیری از جنگ همراه شدند و امکان همزیستی مسالمت آمیز را در بستر یک ملت واحد یافتند. چنین ملتهایی به مرور موفق به تأسیس «دولت» های مدرنی شدند که به مرور زمان به سمت حاکمیت قانون و نهایتاً دموکراسی حرکت کردند.

برساختن هویتهای جمعی از بنیادی ترین خصوصیات انسان است و در ایجاد اعتماد متقابل میان مردم و اطمینان از اینکه سایرین نیز در بهروزی جامعه سهم خود را ایفا خواهند کرد و درنتیجه، همبستگی جامعهها حیاتی است. درعین حال، این هویتها در هر دوران با توجه به نیازها و شرایط همان دوران شکل می گیرند و خود نیازمند بازسازی و تحول و بعضاً جایگزینی هستند؛ در غیر این صورت، می توانند به ماهیتی مخل حیات عمومی جامعه تبدیل شوند. به این ترتیب، هر توافقی بر سر نسبت میان هویتهای مختلف موجود در یک جامعه، موقت و وابسته به شرایط خاص هر جامعه خواهد بود. برای مثال هویتهای ملی در اروپا، همان طور که تا قبل از نیمهی قرن بیستم سبب ظهور ملی گرایی های افراطی و جنگهای متعدد با کشورهای دیگر می شد، به مرور زمان و با تحولات اقتصادی و سیاسی ای که رخ داد، بهسمت هویت فراگیرتر «اروپایی» حرکت کرد و ظهور اتحادیهی اروپا، نمونه ی بارزی از شکل گیری هویتی جدید در سطحی فراملی بود.

این دولت ملت ها عمد تاً با پیش فرض های دوران روشنگری شکل گرفته اند، از جمله اینکه عملکر د هویت ملی که مبتنی بر تعلق عقلانی به یک اتحادیه ی ملی و یک قرار داد اجتماعی - نانوشته یا مکتوب به شکل یک قانون اساسی - است، تدریجاً جایگزین ضرورت و کارکر د هویت بخش دین خواهد شد. اما بنا به گفته ی متفکران و اندیشمندان در دنیای معاصر، این پیش بینی

خوش بینانه درعمل محقق نشد. علی رغم انتظارات، دولت ملت ها نتوانستند مبنایی قابل اتکا برای ایجاد هویتهایی فراگیر باشند و عمدتاً با چالش اقلیتها\_چه دینی و چه غیر دینی\_ مواجه بو دهاند؛ به این معنا که همواره بخشهایی از جمعیت ساکن در جغرافیای آنها \_ مثلاً گروههای دینی، زیانی، فرهنگی یا قومیتی ـ احساس تعلق به هویت ملی غالب در کشور خود نداشتهاند و بهدنبال هویتهای قومی ملی، نژادی زبانی و یا دینی خود رفتهاند. این فرایند، محصول وضعیتی است که در آن برخی از عناصر هو بتی این گروهها در تنافر با هویت فراگیر ملی قرار می گیرد. این اقلیتها اگر به جامعهی بزرگتر احساس تعلق نداشته باشند و یا اگر در فرایند تصمیم گیری جمعی (یعنی روند سیاسی) مشارکت نداشته باشند، ممکن است به عواملی ناسازگار با کل تبدیل شوند. عکس العمل دولتهای سرکوبگر نیز عمدتاً سرکوبچنین تفاوتهایی بوده است. ظهور پدیدههای مدرنی مانند نسل کشی، پاکسازی قومی، تروریسم و کمپهای بازآموزی اقلیتها نمونههایی از این رفتارهای سرکوبگرانه است.سؤالی که در چنین موقعیتی مطرح می شود، مرتبط با پیش فرضی است که چنین دولت هایی بر آن بنا شدهاند؛ اینکه قوای هویتبخش دولتملتهای مدرن توانایی جایگزینی خصوصیت هویتبخش ادیان را دارد. اینکه دادههای تجربی پیش فرض مزبور را تأیید نمی کنند، این سؤال را پررنگ کرده است که چرا گفتمانی که مبتنی و متکی بر عقلانیت مدرن شکل گرفته، هنوز نتوانسته است در طول چند صد سال نیاز بنیادین انسانها به هویتهای جمعی را در حدى اقناع كند كه ساير عناصر هويتبخش (مانند قوميت يا دين يا زبان) را تحتالشعاع و تحت تسلط خود قرار دهد. همانطور که اشاره شد، نهاد اجتماعی دین یکی از مهمترین سازندگان هویتهای جمعی پایدار بوده

است و بسیاری از متفکران اجتماعی ـ از جمله قائلان به پساسکولاریسم ـ معتقدند که این کارکرد دین در جوامع مدرن تاکنون جایگزین کافی نیافته است. برخی از پیروان ادیان، با بازاندیشی در «سنت»های دینی خود، تلاش در اتخاذ خوانشی سازگارتر با دنیای مدرن کردهاند و ضمن پایبندی به قدرت هویت بخش دین، سعی در بهروزرسانی نمودهای هویتی دین با مقتضیات دوران جدید داشتهاند. این امر که در بخش بعدی مورد بررسی قرار می گیرد، البته همواره موفق نبوده است و به اختلاف و تحزب در ادیان نیز انجامیده است.

درعین حال، در دین عنصری از پایداری طولانی مدت وجود دارد که گاه به استمرار نامناسب رفتارهای دینی و یا هویتهای ناسازگار با زمانه منجر میشود که خود منشأ بسیاری از چالشهای جوامع مدرن است و در بسیاری از این موارد دولتها مجبور به مداخله برای ترمیم اثرات اجتماعی نامطلوب ادیان شدهاند. در این موارد، یعنی در تعیین معیار و میزان جداکننده ی عناصر ناسازگاریک دین که با آنها باید با قو می قاهر می حکومت مقابله کرد\_مانند ختنهی زنان یا محروم کردن کو دکان از تحصیل یا غصب اموال کافران \_ و عناصری که باید با آنها بهشکل فرهنگی و تدریجی مواجه شد، معمولا این موضوع هم مطرح می شود که حکومت ضمن احترام به هویتهای اقلیتها، باید حامی حقوق افراد نیز باشد. برای مثال در بسیاری از کشورها درمورد اینکه آیا حق طلاق را باید بر اساس دین تعیین کرد که بعضا به اجحاف در حق زنان منجر می شود و یا اینکه با اجبار حکومتی مردم را به قبول قوانین یکیارچهی ازدواج و طلاق مجبور كرد، موضوعي است كه مي تواند محل مناقشه باشد. در رابطه با نسبت دين و حضورش در جوامع سکولار میتوان از زاویهای دیگر نیز تفکر کرد.

در چهارچوب سكولاريسم دولتملتها حداقلها و حداكثرهايي وجود دارد. حداقلها عناصری هستند که جوامع (از جمله جوامع دینی) باید با آنها سازگار شوند تا بتوانند در بستر آن دولتملت زندگی سازگار با سایرین داشته باشند. حداکثرها مربوط به جنبههایی هستند که جوامع با تعهد به آنها می توانند به عناصر سازنده و مؤثری در حیات دولت ملت تبدیل شوند و به رفاه و سعادت عمومی در آن کمک کنند. در ارتباط با جوامع مشخصاً دینی، این پرسش وجود دارد که چگونه آنها به این حداقلها ملزم خواهند شد و چگونه بهسوي حداکثرها حرکت خواهند کرد؟

اگر هویت اجتماعهای دینی با منطق جامعهی مدرن سازگار نباشد، طبیعتاً این اجتماعها با دولتملتی که در آن زندگی میکنند، ناسازگار میشوند. مبنای این ناسازگاری ممکن است اولویتخواهی ناعادلانهی هویت دینی یا تعریفی تنگنظرانه از هویت ملی یا هر دو باشد. مثلاً برخی هویتهای دینی هنوز خواهان آن هستند که همدینی یا قبول تسلط پیروان یک دین بر سایرین عنصر اصلی هویت کل جامعه باشد. درنتیجه آنها کوشش می کنند که شریعت خود را به قانونی برای کلیت جامعه ی ملی تبدیل کنند؛ وضعیتی که اگر به آن موفق شوند، به تلاشی نافرجام برای تحمیل عقاید و سنتهای آنها بر تمامیت جامعه منجر می شود. این وضعیت با تکثر موجود در جوامع مدرن ناسازگاری های بنیادین دارد. به دلیل تنوع قرائت ها از هر دینی و همچنین به دلیل گردش آزاد اطلاعات در جهان مدرن، تلاش برای یکسانسازی دینی در جامعهی ملی در کوتاهمدت به تحمیل قرائت واحدى از يك دين بر تمام مردم، از جمله پيروان خود آن دين، منجر می شود و در طولانی مدت به فرسایش باور به همان شریعت خواهد انجامید. دولتملتها برای جلوگیری از تحمیل یک خوانش از دین بر

سايرين، دو پاسخ متفاوت دارند. پاسخ اول اين است كه دولتملت با استفاده از قوهی قاهره، اجتماع دینی ناسازگار را مجبور بر تمکین کند، به طوری که با لوازم خیر عمومی مردم دولت ملت سازگار شود. چنین فرضي، بهویژه در جایي که هویت ملي پذیراي تنوع است، کاملاً خالي از منطق نیست. در همهی جامعههای دینی عناصری افراط گرا وجود دارند که هرقدر هم جامعه مداراگر و پذیرا باشد، درصورت نبود مقاومت مؤثر و سخت می توانند برای تحمیل اولویتهای خود بر دیگران به مکریا تلاش برای تصاحب قدرت مطلقه یا ارعاب و خشونت دست زنند. اما اگر این رویکرد به افراط رود، بهویژه در دولتملتی که هویت آن تنگنظرانه است و تنوع جمعیت را در بر نگیرد، می تواند به سرکوب، محرومیتهای اجتماعی و در موارد افراطی تر شکل گیری کمپهای باز آموزی اقلیتها یا حتى نسل كشى فرهنگى يا انسانى منجر شود. پاسخ دوم دولتملتها به وضعیت ناسازگاری با هویت دینی، می تواند تعامل فرهنگی با اقلیتهای دینی در فضایی آزاد باشد، با این فرض که در بنیان همهی ادیان و در میان جمعیت پیروان آنها عناصری سازگار با منطق جوامع مدرن وجود داردکه تقویت آگاهانه و فرهنگی آنها میتواند به سازگارشدن اجتماع دینی منجر شود. در ارتباط با دو رویکر د مزبور ذکر دو نکته ضروری است. اولاً رویکر د اغلب دولتملتها ترکیبی از دو رویکرد مذکور است و در هر کشوری این دو رویکرد در توازن با یکدیگر یعنی توازن میان مدارا و قبول تنوع از یک سو و درک ضرورت نظم اجتماعی از سوی دیگر به کار گرفته شده، به تحول و مدنی شدن جوامع دینی یاری رسانده است. اما اگر در یک نظام حزبی، این دو رویکرد به نوعی دوگانگی و موضوعی برای کشمکشهای سیاسی تبدیل شوند و طرفداران آنها به تخریب یکدیگر پر دازند، رفتار حکومت متناوباً

از یک قطب به قطب دیگر خواهد رفت و درنتیجه نه استفاده از قو می قاهره مشروعیت لازم را می پابد و نه کار فرهنگی اعتماد اقلیتها را به خو د جلب می کند. نتیجه، بی اعتمادی بیشتر و فاصله گرفتن بیشتر اجتماعهای دینی از مشارکت در حبات دولت ملت است. ثانباً استفاده ی مؤثر از راهبردی که این دو رویکر د را بهطور متوازن با یکدیگر ترکیب می کند، منوط به آن است که حکومت در شیوه ی حکمرانی خود پیشر فت کند و به جای تکیه ی انحصاری بر قوهی قاهره از دیگر ابزارهای تأثیرگذار حکمرانی همچون ایجاد و تقویت گفتمانهای وحدتبخش، ایجاد فضاهای مناسب و مرتبط برای طرح نیازمندی ها و پیگیری آنها، انتشار واقعیت ها و شواهد، تکیه بر آموزش ویرورش و موسیقی و سینما و سایر ابزارهای فرهنگی، گفتو گوی مؤثر با پیروان ادیان با زبانی که برای آنها قابل فهم باشد، ایجاد روابط سازنده با متولیان دین و میان آنها و... استفاده کند. در تمام آنچه در بالا ذکر شد، این فرض وجود دارد که داور نهایی در امور مربوط به جامعه باید دولتی باشد که به قوهی قاهره دسترسی دارد. در کشورهایی که خود این دولت بر اساس تحمیل دیدگاهی غیرفراگیر (مثلاً دین بخشی از جمعیت با قومیت اکثریت جمعیت) تشکیل شده با دولت ضعیف است و توان فیزیکی یا فرهنگی کافی برای ایجاد توافق وسیع اجتماعی را ندارد، عملاً چنین فرضی بدان منجر خواهد شد که تنها راه رسیدن به تحول دین تغییر حکومت و تشکیل یک حکومت قدرتمند مرکزی در نظر گرفته شود. فارغ از اینکه این فرض چقدر درست یا نادرست است، باید به این نکته نیز اشاره کنیم که از دیدگاه بسیاری از متفکران اجتماعی، داور نهایی در امور مربوط به جامعه حکومت بهمعنای کارگزار قوهی قاهره نیست، زیرا دولت خود نیز یکی از شرکت کنندگان در سیهر عمومی است و توانایی نهایی

برای ایجاد تعادل و توازن در جوامع در ایجاد یک سپهر عمومی قدرتمند و غنى است كه نهفقط دولت بلكه نظامهاي ديني، قوميتي، تربيتي، علمي و غیره همه در آن با یکدیگر تعامل می کنند و حدومرزهای ضروری برای حفظ وحدت و رفاه عمومی را با یکدیگر تعیین میکنند. در چنین نگاهی به نقش دولت، بهعنوان عاملی استقبال کننده از نقش سازندهی دین در سپهر عمومي، دين نيز بايد خصوصياتي را به نمايش بگذارد که زمينههاي چنین تعادلی را تسهیل نماید. قطعاً دین سنتی که برخی از عناصر بنیادین آن همچون تعریف هویت باورمندان به خود در تضاد با هویت سایرین بهشکل دوگانههایی مانند مؤمن کافر، مهتدی مضل و امثال آن، با شرایط مدرن بهویژه در چهارچوب دولتملتها ناسازگاری بنیادین دارد، بنیادهای موردنیاز مفهومی برای همزیستی در جوامع متکثر را منعکس نمیسازد. چنین دینی در جامعهی دولتملت ادغام نمیشود و در صورتی که به قدرت دست یابند، به اعمال تبعیض گسترده علیه غیرهم دینان دست می زند. بنابراین هویت های دینی برای آنکه بتوانند حضور خود را در جوامع متكثر حفظ كنند، لزوماً بايد از تحولي عميق عبور كنند كه درنتيجهي آن، حرمت و شرافتی عمومی برای تمامی بشریت قائل شوند و تبعیض دینی علیه دیگران را امری نامطلوب قلمداد کنند. ذیلاً برخی از هنجارهایی که باید بر چنین دینی حاکم باشد، مورد بررسی قرار می گیرد.

### گفتمانی هنجارین برای سامان دهی به دین

باظهور دوران جدید، برای حصول انسجام اجتماعی، قانونمندی ساختاری در حوزههای مختلف حیات اجتماعی دارای وجاهت و مشروعیتی بیش از قبل گردیده است. این قانونمندی، تعیین کنندهی عملکردهای مشروع و

حیطههای قابلپذیرش رفتارهای فردی، گروهی و جمعی است. تضمین امنیت اقتصادی و اجتماعی، محترمشمردن آزادیهای فردی و جمعی، افزایش اعتماد عمومی در کنار تقویت کارآمدی و نظم عمومی، نشئت گرفته از خصوصیت قانونمندی های حاکم بر جوامع مدرن است. بنابراین، هنجارمندبودن، زمینه های رشد و شکوفایی، و نه محدودیت و ازبین بردن ظرفیتهای نهادین، را به همراه دارد. چنین هنجارهایی بر دین نیز به عنوان یکی از حوزههای حیات بشری در دنیای جدید می تواند و می باید حاکم باشد. ساختن یک چهارچوب مشترک برای دین مدنی که توانایی زیست در دنیای مدرن را داشته باشد هدف اصلی گفتمان هنجارین حاکم بر دین است. چنین گفتمانی بیان می دارد که دین باید چه کارکردی داشته باشد، رهبران و مؤسسات دینی چه وظایفی را می توانند عهده دار شوند، و درنتیجه افراد و اجتماعات باورمندان متأثر از آن فراروایت که می تواند بین ادیان وجود داشته باشد، چگونه می توانند تعاملات خود را با جامعهی بزرگ تر از خود و همین طور دیگر اجتماعات باورمندان تنظیم نمایند. با توجه به اینکه فعلاً افق نزدیکی برای افول دین به عنوان یک نیروی اجتماعی دیده نمی شود، سؤالاتی که طرح می شود این است که آیا همه ی ادیان از نظر یتانسیل زیست مدنی با یکدیگر یکسان هستند یا بعضی از ادیان هستند که اصولاً يتانسيل زيست مدنى را ندارند؟ آيا و چگونه دين مي تواند با لوازم یک جامعهی متکثر هماهنگ شود و اصطلاحاً مدنی شود؟ قبل از آنکه به بررسی نظام هنجارین حاکم بر دین بپردازیم، آشناشدن با نظام هنجارینی که بر علم به عنوان یک نظام معرفتی ساخت یافته و درعین حال یکی از نهادهای دنیای مدرن می تواند الهام بخش و واضح کننده ی هنجارهای حاکم بر دین به عنوان یک نظام معرفتی دیگر شود. علم به عنوان یکی از نظامهای دانش،

نمونهی مناسبی از یک نظام معرفت بخش است. علم مدرن به عنوان یکی از دستاوردهای دوران جدید، به کاوش در جهان فیزیکی و اجتماعی می پردازد و در تلاش برای یافتن نحوه ی عملکرد و منطق حاکم بر آن است. علاوه بر تلاش هایی که سعی در بیان طرز کار درونی علم دارند، مؤسسات علمی مختلفی نیز در طول زمان موفق شدهاند که در بستر یک گفتمان هنجارین مرتبط با علم، به توافقی پیرامون برخی از اصولی که باید بر فعالیتهای علمی حاکم باشد برسند. این اصول هنجارینِ پذیرفته شده در زمینههای علمی حاکم باشد برسند. این اصول هنجارینِ پذیرفته شده در زمینههای روش شناسی، اخلاق پژوهشگری و همچنین جنبههای جامعه شناختی علمی نظیر پیامدهای اجتماعی کاربست برخی از دستاوردهای علمی، شمول گرابودن نهادهای علمی و پذیرش تنوع جنسیتها و یا نژادهای مختلف، سایه افکنده است. نتیجه ی کاربست چنین اصولی، به وجود آمدن مختلف، سایه افکنده است. نتیجه ی کاربست چنین اصولی، به وجود آمدن فضاهایی مطمئن تر، متکثر تر و خلاق تر در مؤسسات علمی گشته است که در آن صداقت و انصاف در پژوهش، فروتنی علمی و پرهیز از دگماتیسم و تعصبات دارای اهمیت حیاتی برای تداوم کارکرد علم دارد.

پذیرش و حاکمیت گفتمانی هنجارین به علم، بدون آنکه سبب ایجاد کوچکترین اختلالی در خلاقیت و وسعتیافتن دامنهی اثربخشی آن باشد، زمینه را برای اعتماد اجتماعی بیشتر به چنین نهادی و کارگزاران آن افزایش داده است. آن دسته از رفتارهایی که وجوه هنجارین حاکم بر فعالیت علمی را نفی نماید، نظیر فعالیتی که صداقت در تحقیقات را خدشهدار کند (انتحال)، با حساسیتهای ویژهای از سوی مجامع علمی کنار گذاشته میشود. همچنین کاربردهای خشونتآمیز از فناوریها که محصول پیشرفت علم است، نه به عنوان بخشی از «مسئولیت» نظام علم و یا دانشمندان، که به دیگر مؤلفههای سیاسی نسبت داده میشود. به مرور

زمان به طور واضح ترى اين موضوع در محافل علمي و غير علمي پذير فته شده است که استفادههای ناصحیح از علم، همچون زیانهای زیستمحیطی و یا سیاستهای اصلاح نژادی را در ارتباط مستقیم با خود علم و جامعهی علمي قرار ندهند، بلكه محصول فساد سياسي يا انحطاط اخلاقي كارگزاران آن در نظر گیرند. تعمیم چنین گفتمان هنجارینی به دین، بهعنوان یکی دیگر از منابع معنابخشی به جهان و حتی معرفتبخش، می تواند مزایایی هم برای اجتماع باورمندان و هم برای دیگران داشته باشد. این گفتمان هنجارین از سویی سبب تقویت اعتبار درون دینی آن گروه هایی شود که رویکردی منطقی، مسالمتآمیز و شمول گرا به دین یا باورهایشان دارند، و از سویی دیگر سبب محدود و مقیدشدن آن خوانش هایی از دین شود که در تناسب با زیست اجتماعی در دوران جدید نیستند. ازآنرو که بخشی از آمو زههای دینی، خو د دارای ماهیتی هنجارین است، چنین گفتمانی می تواند با شواهدی درون دینی نیز تقویت شود که زمینه را برای پذیرش باورمندان نیز تسهیل می کند. هدف چنین گفتمان هنجارینی در سیهر دین، تقویت چهارچوبی است که زیست منسجم، همافزا و صلح آمیز در دنیای مدرن را تقويت كند. اين گفتمان مي تواند سويه هايي مختلف داشته باشد. ذيلاً به سه سویهی هویتی، زبانی و تعاملی این وجوه هنجارین توجه شده است؛ هرچند مي توان وجوه بيشتري نيز به اين ليست اضافه نمود.

#### سويەهاىهويتى:

همانطور که پیشتر بدان اشاره رفت، تاریخ نشان داده است که ادیان توانایی بالایی در ایجاد هویتهای فردی و جمعی قدرتمندی داشتهاند. این هویتها می توانند سویههای مختلف سازنده، بهمعنای همراستایی

با زیست در دنیای مدرن و جامعهی مدنی و یا غیرسازنده داشته باشند. از جمله عناصری که در هویتهای دینی سنتی وجود دارد و با شرایط مدرن، بهویژه در چهارچوب دولتملتها، ناسازگاری بنیادین دارد، تعریف هویت خود در تضاد با هویت سایرین بهشکل دوگانههایی مانند مؤمن \_ كافر، مهتدى \_ مضل و امثال آن است. هويتهاى جمعى كه بر اساس چنین زبانی شکل می گیرد، انعطاف کافی برای همزیستی در جوامع متکثر را ندارند و در جامعهی دولتملت ادغام نمی شوند و در صورتی که به قدرت دست يابند، به تبعيض گسترده عليه غيرهمدينان منجر ميشوند. بنابراین، هویتهای دینی برایآنکه بتوانند حضور خو د را در جوامع متکثر حفظ کنند، لزوماً باید از تحولی عمیق عبور کنند که درنتیجهی آن، حرمت و شرافتی عمومی برای تمامی بشریت قائل شوند و تبعیض دینی علیه دیگران را امری نامطلوب قلمداد کنند.از مؤلفههای یک گفتمان هنجارین حاکم بر دین که سبب نزدیکی هرچه بیشتر آن با نیازهای دوران جدید است، تعریف دین و انتظار از آن بهمثابهی تلاشی وحدت بخش برای نزدیکی انسانها به یکدیگر از طریق ارائه و تقویت بینشی است که به ماهیت انسانها، فارغ از اعتقادات و پیشینههای مختلفشان نگاه می کند. چنین دینی ظرفیت آن را دارد که از منابع محدود تعریف هویت، نظیر ملیت، جنسیت، قومیت، نژاد و غیره فراتر رفته و ناظر به هویتی واحد برای انسانها شود که وجه مشترک نوع بشر است. همچنین چنین دینی مى تواند، در اجتماع ديني منتسب به خود، توانمندى لازم را ايجاد كند تا باورمندانش بتوانند الگوهای فکری و عادتهای رفتاری جدیدی را اتخاذ کنند که همراستا با دغدغهها و نیازهای جامعهی بشری است. در حقیقت، چنین دینی با ارائهی تعریفی هویتبخش از انسان و با آموزش مستمر آن

از طرق رسمی و غیررسمی به اجتماع مؤمنان، ظرفیت چنین اجتماعی را برای پذیرش دیگری و گشو ده بو دن نسبت به آن را از خود ظاهر می سازد. چنین توانافزایی ای در آحاد باورمندان به یک دین از سوی نظامهای تربیتی تعبیه شده در هر دینی، تجسم کارکرد وحدت بخش دین را فراهم می کند. از دیگر مؤلفههای هنجارینی که اساس و زیربنای شکل گیری جوامع و دولت مدرن بوده، اهمیت درک مفهوم خیر جمعی است. یکی از مشکلاتی که مانع از ادغام هویتهای دینی و هویتهای ملی شده و میشود، عدم درک دقیق این مفهوم و نامرتبطدیدن آن با آموزههای دینی است. خوشبختانه در آموزههای ادیان نیز کموبیش می توان آموزهها و یا نگرش هایی را سراغ گرفت که مفهوم انسان و انسانیت را به میزان عمل و اقدام در جهت خیر جمعی و عمومی دانستهاند. هرچند که دایرهی این جمع لزوما در همهی ادیان در دایره و محدودهی مرزهای ملی تعریف نشده و اغلب به گروه خود مؤمنان محدود مانده است اما خوانش هایی از ادیان وجود دارد که با تأكيد بر الهيات خدمت فارغ از تمايزات ناشي از دين اين وجه از دين را پررنگ کرده و دین داری حقیقی می شمارند. بدین ترتیب، می توان گفت که زمینه های فهم یکی از مهم ترین مفاهیمی که حکمرانی و دولت مدرن بر آن پایه متکی شده، در مهمشمردن مفهوم خیر جمعی است. بنابراین، با پیداکردن این ظرفیتهای دینی و آماده کردن و تربیت ذهن شهروندان مؤمن در باب اهمیت مفهوم خیر عمومی، میتوان بهنحو چشمگیری به فهم بهتر جایگاه و معنای قوانین و قواعدی که در جامعه وضع میشود و احیاناً با بخشهایی از آموزههای ادیان ناسازگار است، میتوان گام بلندی در کنارآمدن با سازو کارهای ادارهی جامعهی مدرن و قوانین وضعشده در آن آشتی داد.

#### سويەھاىزبانى:

مسئلهی زبان در قلب موضوع گسست معرفتی میان اقلیتهای دینی و جامعهی ملی قرار دارد. یکی از پیش فرض های دولت ملت های سکولار این بوده که در عرصهی رسمی دولت ملت (مانند یارلمان، دادگاهها و دولت) باید از زبانی سکولار و قابل فهم و پذیرش برای تمام شهروندان کشور استفاده شود. اما دایره ی این محدودیت تاکجاست؟ آیا چنین محدودیتی باید به هنجار عرفی غالب در دوایر نیمهرسمی جامعه (مانند مطبوعات و دانشگاهها) نیز تبدیل شود؟ التزام اقلیتهای دینی به سخن گفتن به زبان سكولار در تمامي عرصهي عمومي به آن منجر شده كه اولاً اين اقليتها از مشارکت و بیان خواسته ها و فهم خود در گفتمان عمومی امتناع مي كنند زيرا نمي توانند و يا نمي خواهند به زبان سكولار سخن بگويند. ثانياً تأثیرگذاری حکومت و فرایند سیاسی رسمی بر پیروان این ادیان ضعیف مىماند زيرا فهم زبان سكولار براى اكثريت اعضاى اين اجتماعها ممكن نیست. بهاین ترتیب، تلاشهای طولانی مدت برای به حاشیه راندن دین و محدودکردن آن به عرصهی خصوصی، به خروج آن از عرصهی عمومی منجر نشده بلکه بیشتر به ایجاد گفتمانی موازی و نامتصل و ناسازگار با گفتمان ملی منجر شده است.

شکی نیست که پیروان ادیان باید تلاش کنند که اندیشهها و خواستههای خود را برای تمامیت جامعه به زبانی قابل فهم برای همگان بیان کنند. این زبان که با گفتمانی هنجارین پیراسته شده، توسط سایرین نیز قابل فهم و محملی برای تعامل است. چنین زبانی، بهمثابه ی حلقه ی واسطه ای میان دو جهان بینی متفاوت عمل می کند؛ جهان بینی های باورمندان به دین و غیر دین داران. اما چنین زبانی نباید خود دستخوش گسست میان آن دو

گونه ی جهان بینی شود. چنین دینی، با چنین زبانی که به بیان اندیشه هایش برای جامعه ی بزرگتر می پردازد، موفق می شود که از محدودیت های تلاش برای اثبات حقانیت خود فراتر رفته و با نشان دادن توانایی بسیج اجتماعی افراد در گستره ای وسیع تر از پیروان خود، برای نیل به مقاصد عالی اجتماعی و پیشبرد جمعیت های بشری به سوی آرمان های مشترک اجتماعی و خیر جمعی و عمومی گام بردارد. چنین دینی، به جای تمرکز کردن بر اثبات خود در نظر و تمایز بخشیدن به هویت دینی، بر خیر عمومی توجه می کند. در این زمینه است که هویت دینی در تضاد با هویت های و حدت بخش و سیع تر نیز قرار نمی گیرد.

#### سويههاىتعاملى:

پایبندی به قواعد زیست مدرن، یکی از مؤلفههای گفتمان هنجارینی است که نه تنها در روابط بین اجتماع مؤمنان و نظام اجتماعی، که در روابط بین اجتماعات باورمندان به ادیان و اعتقادات مختلف با یکدیگر نیز مؤثر است؛ مخصوصاً در کشورهایی که گروههای دینی مختلفی در آن حضور دارند. تعامل و گفتوگوی نظام مند اجتماعات باورمندان با یکدیگر، اقدامی که می تواند توسط رهبران و مؤسسات دینی شروع شود، زمینههای تفاهم مشترک و فزاینده ی اجتماعی را فراهم می کند. این تعاملات از طریق پیدا کردن نقاط مشترک و دغدغههای مشابه شروع می شود و به مرور زمان می تواند به باورمندان هرکدام از دو سوی تعامل این واقعیت را نشان می دهد که تنوع و تکثر دینی، به جای آنکه محلی برای نزاع و کشمکش باشد، می تواند زمینه ای برای پذیرش متقابل و گسترش روابط صلح آمیز و بیاملات سازنده شود. نقش رهبران و مؤسسات دینی، همان طور که پیش تر تعاملات سازنده شود. نقش رهبران و مؤسسات دینی، همان طور که پیش تر

بدان اشاره شد، در نهادینهساختن این رویهها و پذیرش معیارهای جهان جدید برای تحول اجتماعی، نقشی کانونی و اساسی است. عقلانی سازی رویههای عمل مؤمنانه و زیست مؤمنان در جهان جدید، از جمله انتظارات از رهبران و مؤسسات دینی است. رهبران دینی بهجای الگوهای سنتی رهبری که تنها به دنبال تعیین هدف و مسیر بودهاند، می توانند بر توانافزایی گروههای مؤمنان، اعم از مردو زن، برای مشارکت فعال در ساختن جامعهای همراستا با اهداف اجتماعي مذكور مبادرت ورزند. رهبران ديني، با حفظ انسجام درونی اجتماع دینی و پرهیز از تحزب و تفرقه، مؤمنان را از طریق تعلیموتربیت رسمی یا غیررسمی، بهجای تماشاگر منفعل تاریخ بودن، به بازیگرانی تبدیل می کنند که در تحقق اجتماعاتی که وعدهی تأسیس عدالت و اتحاد آن زینت بخش کتبشان است، تلاش می کنند. در حقیقت، سازمانها و نهادهای دینی در تلاش خواهند بود که ورای بی تفاوتی و انفعالی که ممکن است ناشی از فشارهای اجتماعی، یا حتی بر داشت هایی خاص از دین باشد، حرکت کرده و باورمندان را به حرکت به سوی ساخت اجتماعاتی مبتنی بر آرمانها و باورهایشان که در تطابق با نیازها و قواعد زیست مدرن است، تشویق نمایند.

اما تلاشهای رهبران و سازمانهای دینی در طول تاریخ، عمدتا مورد سوءظن قرار گرفته است. یکی از عوامل چنین تر دیدی از سوی دین ناباوران و یا جوامع غیردینی نسبت به سلامت رفتار و نیت رهبران و سازمانهای دینی به درک ایشان از فهم حقیقتی است که خود را نمایندگان آن معرفی کر دهاند. به عبارت دیگر، نسبت بین حقیقت و تلقی رهبران و سازمانهای دینی از حقیقت، می تواند نشان دهندهی میزان مداراگری دین باوران با جامعهی بزرگ تر باشد. هرچقدر رهبران و اجتماع دینی، تلقی ای متواضعانه از حقیقت داشته باشند و معتقد باشند که فهمشان از حقیقت در حال تكامل است، ميزان مدارا گرى ايشان بيشتر خواهد بود.

موضع معرفت شناسانهای که پیروان یک دین در مواجهه با متن کتاب مقدس خود اتخاذ می کنند، تأثیر شگرفی بر شکل گیری «عمل» دینی دارد. ادعای دستیابی به حقیقت مطلق از سوی کاوشگران معنای متن دینی، باب گفتوگو را چه در بین اجتماع باورمندان و چه در بیرون از آن میبندد و زمینهی تعامل برای دریافتهایی متنوعتر از متن را مسدود می کند. چنین بن بست معرفت شناسانهای، نه تنها با رویکردهای گشوده تری نسبت به گسترهی معنای متون دینی، که با روشهای هرمنو تیکال که معنایی موسع تر برای متون مرجع سیاسی و فلسفی نیز قائل میشوند، دچار تزلزل گشته است. خوانشی از دین که متواضعانه به دنبال فهمهایی گشودهتر از متن مي گردد، فهم در حال تكامل انساني را كه متأثر از پيشرفتهاي علمي و اجتماعی است به رسمیت می شناسد.

قبول ماهیت پیچیده و چندبعدی پدیدارهای مورد کاوش، چه در جهان فیزیکی و چه در جهان نظری، نوعی تلاش تدریجی و مداوم را برای فهم آن پدیدارها میطلبد. چنین رویکرد تدریجیای میتواند باگذر زمان ادعای نزدیک ترشدن به مقصود متن را داشته باشد، هرچند هیچگاه، چه بهدلیل محدودیتهای فهم انسانی و چه بهدلیل پیچیدهبودن پدیدهی مورد شناخت، نمی تواند ادعای فهم کامل حقیقت یا دریافت کامل معنای متن را نماید. یکی دیگر از نکاتی که مرتبط با ماهیت پیچیده ی متن است، موضوع زمان و زمینهی اجتماعی طرح آن است که بسیاری از اندیشمندان دینی را بهسوی «ترجمهی فرهنگی» متن دینی شان سوق داده است. تمامی این وجوه مانع از ادعای فهم نهایی متن یا هرگونه پدیدار دیگری است.

ظهور عینی آرمانهای دینی در اجتماعات دینی، زمینهی حضور سازنده، گفتوگو و تعامل با جامعهی بزرگتر را نیز فراهم میسازد و از سویی دیگر میزان اعتماد جامعهی دینی و غیردینی را نسبت به وعدههایی که همواره رهبران و یا سازمانهای دینی دادهاند را مورد ارزیابی قرار می دهد. از طریق ساخت و ایجاد اجتماعاتی که تجلی بخش آرمانها و اصولی که هر دینی به آن اعتقاد دارد است که ادیان می توانند نشان دهند که تا چه مقدار درعمل موفق به ایجاد اجتماعاتی شدهاند که توانایی زیست در دنیای مدرن را دارند. از طریق ایجاد اجتماعاتی که هویتهای وحدتبخش و فروتني معرفت شناسانه از خود نشان مي دهند است كه هم مقتضاي زيست مدنی در دنیای مدرن متعهد جلوه گر می شود و هم اجتماعات دینی بهجای داشتن رؤیای جهانی آرمانی در آینده، به محققساختن آرمانهای خود در جهان واقعی کنونی مشغول میشوند. چنین اجتماعاتی به حدود زیست خود در دنیای مدرن واقف هستند و از قواعد عمومی و قانونی چنین زیستی اطاعت می کنند. درحقیقت، اجتماعات دینی حتی اگر با برخی از جریانهای فکری و نیروهای اجتماعی جهان جدید دارای زاویه هستند، باید بتوانند در چهارچو ب قوانین ملی و منطق تغییر قوانین که اکثریت مردم آن را به رسمیت شناخته اند و نظام فعلی نیز محصول تلاش هایی از طریق به کاربستن همان رویههای قانونی بوده است، عمل کنند. متعهدبودن به چنین چهارچو بی و ارتقای چنین گفتمانی در اجتماع مؤمنان، همچون دیگر اجتماعات موجود دریک جامعهی بزرگ، نشانگر پایبندبودن به مصلحت عمومی و خیر همگانی است. بهرسمیتشناختن منطق تغییر رویهها در دنیای جدید، آموزش دادن آن به اجتماع مؤمنان و متعهدبودن به ساختار و محتوای آن، تا هنگامی که محتوای آن از همان طریق معین عوض نشده

است، بخشی از وظیفه ی نهادهای دینی و مؤسسات حاکم بر اجتماعات دینی است.

#### خاتمه

از آنچه ذکر شد، مشخص است که برای سازگاری دولت ملتها و دین، تحولی هم در هر دوی آنها و هم در فهم ما از آنها ضروری است. برای حرکت به سوی یک رابطه ی مطلوب تر، فرایند بزرگی از تجربه و یادگیری لازم خواهد بود. به این منظور، لازم است آگاهی عمومی از موضوعات مربوط به رابطه ی دولت ملت با دین و تجارب حاصله در دیگر نقاط دنیا افزایش یابد و مسائل اصلی مطروحه در این رابطه به گفت و گوهایی وسیع در سطح جامعه تبدیل شود تا پاسخ به بسیاری از پرسشها و چالشها از یک فرایند مشورت گسترده، تدریجاً به دست آید و بر آنها توافق و اجماع عمومی حاصل شود. همچنین از آنجا که دولت ملتهای مختلف بنا بر شرایط خاص خود انتخابهای مختلفی درباره ی شیوههای ارتباط خود با دین برگزیده اند و درنتیجه ی انتخابهای خود به نتایج متفاوتی نیز رسیده اند. آگاهی از این انتخابهای آگاهانه تری منجر شود و از حرکت در راه حلها، می تواند به انتخابهای آگاهانه تری منجر شود و از حرکت در مسیرهای بن بست و بی فایده جلوگیری کند.

# دربارهی لزوم تعامل نگرشهای دینی و عرفی

يورگن هابرماس\* برگردان: پويا موحد

جامعههای «پساسکولار» حتماً در مقطعی در گذشته وضعیت «سکولار» داشتهاند. بنابراین، استفاده ی مناسب از این تعبیر مناقشهانگیز به جامعههای ثروتمندی مانند جوامع اروپایی یاکشورهایی مثل کانادا، استرالیا و نیوزلند محدود است که در آنها، بعد از جنگ جهانی، پیوندهای مردم با دین

به طرز مستمر یا به شکلی ناگهانی گسسته شده است. در این مناطق آگاهی فزایندهای نسبت به این واقعیت وجود دارد که شهر وندان در جوامع سکولار زندگی می کنند. بر حسب شاخص های جامعه شناختی، تغییر در رفتارهای دینی و باورهای جمعیتهای محلی اصلاً بهاندازهای نیست که انتصاب عنوان «پساسکولار» را بر این جوامع موجه سازد. اوج گرفتن روند دین داری غیر سازمانیافته و دین داری بهشیوهی معنویت گرایی در حدی نیست که کاهش عضویت در جوامع عمده ی دینی را جبران کرده باشد.ا

ارزیابی مجدد بحثهای جامعه شناختی درباره ی سکولار شدن جوامع

با وجود این، دگرگونیهای جهانی و درگیریهای مربوط به مسائل دینی ما را دربارهی این فرض که دین نقش خود را از دست داده، دچار تردید می کند. هرچند پیوند تنگاتنگ مفروض میان مدرنشدن جامعه و سكولارشدن جمعيت براي مدتى بسيار طولاني مخالفي نداشت، اخيراً تعداد جامعه شناسان حامی این فرضیه در حال کاهش بوده است.۲ این فرضیه بر سه ملاحظه که در نظر اول محتمل به نظر می رسند، مبتنی است. نخست اینکه پیشرفت علم و فناوری، باعث ترویج فهمی انسان محور از جهان «افسونزدایی شده» می شود زیرا علیت می تُواند تمامیت وقایع و وضعیتهای تجربی را توضیح داد؛ و ذهنی که علم آن را توانمند کرده، با جهانبینی های خدامحور و ماوراءالطبیعی به آسانی خو نمی گیرد. دوم اینکه با تنوعیافتن و تقسیم کارکردها میان خردهنظامهای اجتماعی، کلیساها و دیگر سازمانهای دینی تسلط خو د را بر قانون و حقوق، سیاست، خدمات رفاهی عمومی، تعلیموتربیت و علم از دست میدهند و خود را به کارکرد درست خویش یعنی ساماندهی شیوههای رستگاری محدود میکنند. کاربرد دین به موضوعی خصوصی تبدیل میشود و دین بهطورکلی تأثیر عمومی و نقش خود را از دست میدهد. سوم، رشد جوامع از مرحلهی کشاورزی به صنعتی و پساصنعتی، سطح رفاه مردم را به متوسط و بالاتر از آن ارتقا می دهد و امنیت اجتماعی بیشتری با خود به همراه دارد. با کاهش مخاطرات زندگی، مردم کمتر نگران بقای خود هستند و کنشهای دینی که با استمداد از ایمان به قدرتی «والاتر» یا کیهانی، نویدبخش تابآوری در مصيبتهاي محتمل وكنترل نشدني اند، ضرورت خو درا از دست مي دهند. اینها دلایل اصلی در حمایت از نظریهی سکولارشدن جوامع هستند. در میان متخصصان جامعه شناسی، این فرضیه بیش از دو دهه مورد مناقشه بوده است. اخیراً، بعد از انتقاداتی نهچندان بی اساس علیه دیدگاههای اروپامحور تنگنظرانه، حتى از «پايان نظريهي سكولارشدن جوامع» سخن گفته میشود. به جوش و خروش اجتماعهای دینی در ایالات متحده ی آمریکا هرگز فروکش نکرده و درصد ثابتی از شهروندان آن از نظر دینی متعهد و فعال هستند. بااین حال، آمریکا همچنان نوک پیکان مدرنشدن جوامع است. این کشور تا مدتها استثنایی بزرگ در روند سکولارشدن جوامع تلقی میشد اما با یک نگاه وسیع جهانی به فرهنگها و ادیانِ جهان گستر دیگر، اکنون به نظر میرسد که آمریکا نمونهای از روند عادی جوامع دیگر باشد، نه یک استثنا.

از این دیدگاه تجدیدنظرطلبانه، پیشرفت اروپا که روزی تصور میشد عقلانیت غربیاش الگوی سایر کشورهای جهان باشد، در واقع یک استثنا است و نه نمودار روند عادی جوامع و مسیری غیرعادی را طی کرده است. این ما هستیم که راهی جداگانه در پیش گرفته ایم، نه آنها. مهمتر از همه، سه پدیده که با یکدیگر همپوشانی دارند، در هماهنگی با یکدیگر تصور

«احیای دین» در سطح جهانی را القا می کنند: گسترش فعالیت های تبشیری (الف)، رادیکالشدن بنیادگرایانهی گروهها و جوامع (ب) و استفادهی سیاسی ابزاری از خشونت بالقوه که بهطور ذاتی در بسیاری از ادیان جهان وجود دارد (پ).

(الف) نخستین نشانهی پویایی جوامع دینی این واقعیت است که گروههای راست کیش یا دست کم محافظه کار درون کلیساها و نظامهای دینی پابرجا، در همهجا در حال رشد هستند. این موضوع درمورد دین هندو و دین بودایی همانقدر درست است که در مورد سه دین بزرگ توحیدی. چشمگیرتر از همه، انتشار منطقهای این ادیان پابرجا در آفریقا و کشورهای شرق و جنوب شرقی آسیاست. موفقیت های تبلیغی ظاهراً علاوه بر عوامل دیگر به انعطاف ساختارهای سازمانی مرتبط وابسته است. کلیسای کاتولیک رومي كه فراملي و چندفرهنگي است، با روند جهاني شدن بهتر وفق يافته است تاکلیساهای پروتستان که سازماندهی ملی دارند و بیشترین افول را داشتهاند. از همه پویاتر، شبکههای غیرمتمرکز اسلام (بهویژه در جنوب صحرای آفریقا) و مسیحیان تبشیری (بهویژه در آمریکای لاتین) هستند. وجه ممیزهی آنها شکلی منحصربهفرد از دینداری است که از رهبران فرهمندالهام مي گيرد.

(ب) جنبشهای دینیای که رشد بسیار سریعی دارند، مانند مسیحیان پنجاههای (Pentecostals) و مسلمانان تندرو، را می تو ان بی درنگ «بنیادگرا» خواند. آنها یا با جهان مدرن در جنگ هستند یا از آن به گوشهی انزوا پناه بردهاند. شیوه ی خاص پرستش در آنها معنویت گرایی و موعود گرایی را با برداشتهای خشک اخلاقی و ظاهرگرایی نسبت به متون مقدس ترکیب می کند. برعکس، «جنبشهای عصر جدید» که از دههی ۱۹۷۰ به

تعداد زیاد جوانه زدهاند، نوعی التقاط گرایی «کالیفرنیایی» را از خود نشان می دهند؛ آنها نیز مانند مسیحیان تبشیری شکل های سازمان زدایی شدهای از کنش های دینی را در بر دارند. در ژاین تقریباً چهارصد فرقه مانند این به وجود آمده است که عناصری از دین بودایی و دیگر ادیان پرطرفدار را با شبه علم و معتقدات اختصاصی ترکیب می کنند. در جمهوری خلق چین، سرکوب سیاسی فرقهی فالون گونگ، پرشماری «ادیان جدید» را که گفته می شود تعداد پیروانشان به ۸۰میلیون نفر می رسد، در کانون توجه قرار داده است.۲

(پ) حکومت روحانیان در ایران و تروریسم اسلامی فقط نمونههای چشمگیر این واقعیت هستند که خشونتِ بالقوهی مکنون در ذات دین، در فضای سیاسی سر برکشیده است. اختلافاتی که همچون آتش زیر خاکستر و در اصل غیر دینی هستند، وقتی به زبان دینی درمی آیند، شعله می کشند. این موضوع در مواردی چون «غیرسکولارشدن» اختلافات خاورمیانه، سیاست ملی گرایان هندو، اختلاف ادامهدار میان هند و پاکستان و بسیج راست گرایان دینی در آمریکا قبل از حمله به عراق و در طول آن، جلوه یافته است.

روایتی توصیفی ازیک «جامعهی پساسکولار» ـ و این مسئله که از لحاظ هنجاري شهروندان چنين جامعهاي دربارهي خودچه بايد بينديشند پیشتر به مناقشهی جامعه شناسان بر سر فاصله گیری مفروض اروپای سكولار از بقيهى جهان كه آكنده از تحرك ديني است، اشاره كردم؛ اما در اینجا مجال بحث بیشتر دربارهی آن وجود ندارد. تصورم این است که اطلاعات جمع آوری شده از سراسر جهان هنوز نظریهی مدافعان فرایند

سكولارشدن جوامع را بهطرزي تعجب آور قوياً تأييد مي كند.^ از نظر من، ضعف نظریهی سکولارشدن جوامع در واقع نتیجه گیری های عجولانهای است که حاکی از استفادهی نادقیق از مفاهیم «سکولارشدن» و «مدرنشدن» است. واقعیت این است که در هنگام اختصاص کارکردهای مختلف به خردهنظامهای اجتماعی متمایز، کلیساها و اجتماعهای دینی خود را بهشکلی فزاینده به کارکرد اصلی خویش یعنی مراقبت ساده از پیروان، محدود کردند و بهناچار از دیگر نقش های خود در سایر حیطههای اجتماعی دست برداشتند. در همان حال، کنشهای دینی نیز به حیطهای خصوصى تر و ذهنى تر وايس رفت. ميان اختصاصى ترشدن كاركرد نظام دینی و فردگرایانه ترشدن کنش های دینی نوعی همبستگی وجو د دارد.

اما همانطورکه خوزه کازانوا بهدرستی تأکید کرده است، اینکه دین بعضی کارکردهای خود را از دست داده و فردگرایانهتر شده لزوماً بهمعنای آن نیست که دین در حوزهی سیاسی یا فرهنگ جامعه یا در شیوههای زندگی فردی، تأثیرگذاری و نقش خود را از دست میدهد.<sup>۹</sup> ظاهراً اجتماعهای دینی کاملاً فارغ از فراوانیِ تعداد پیروانشان، همچنان «جایگاهی» در زندگی جوامع عمدتاً سکولار دارند. اینکه امروزه آگاهی عمومی در اروپا چقدر بر حسب ملزومات «جامعهای پساسکولار» قابل توصیف است، بستگی بدان دارد که به چه میزان هنو زباید «در محیطی که به طور فزاینده سکو لار می شود، خود را با استمرار وجود جوامع دینی تطبیق دهد». ۱۰ قرائت بازنگری شده از فرضیهی سکولارشدن جوامع از نظر محتوایی تغییرات کمتری داشته و تغییراتِ بیشتر به پیش بینی های مبتنی بر این فرضیه دربارهی نقش «دین» در آينده مربوط مي شود. توصيف جوامع مدرن به عنوان جوامع «پساسكولار» به تغییراتی در آگاهی این جوامع اشاره دارد. من این تغییرات را در وهلهی اول با سه پدیده مرتبط میدانم.

نخست، درک گسترده از منازعات جهانی که معمولاً به لباس مخاصمات دینی درآمدهاند، آگاهی عمومی را متحول می کند. اکثر شهروندان اروپایی آنقدر از نسبت خود با افق جهانی آگاهند که برای یادآوری آن نیازی به حضور جنبشهای بنیادگرای خشونت آمیز و ترس از تروریسم نیست. این وضعیت، اعتقاد سکولار به ناپدیدشدن دین در آینده ی قابل پیشبینی را تضعیف و فهم سکولار از جهان را از هر شوق پیروزمندانهای محروم می کند. آگاهی از زندگی در یک جامعه ی سکولار دیگر با این اطمینان همراه نیست که مدرنشدن اجتماعی و فرهنگی جوامع تنها در صورتی می تواند متحقق شود که تأثیرگذاری عمومی دین و نقش آن در زندگی فردی تضعیف شده باشد.

دوم، دین نه تنها در حال کسب نقش پررنگ تری در سطح جهان است بلکه در حوزه ی عمومی در سطح ملی نیز همین روند در جریان است. منظورم این واقعیت است که کلیساها و سازمانهای دینی در حوزه ی عمومی جوامع سکولار به طور فزاینده نقش «اجتماعهای تفسیرگر» را بر عهده گرفته آند. ۱۱ آنها فارغ از قانع کننده بودن یا نبودن استدلال هایشان، می توانند با مشارکت در گفت و گوها درباره ی مسائل کلیدی بر افکار عمومی و اراده ی جمعی تأثیر بگذارند. جوامع کثرت گرای ما سازی مناسب برای زخمههای این مداخلات ادیان هستند زیرا تضادهای ارزشی به طور فزاینده ای این جوامع را دچار تفرقه کرده و باید از طرق سیاسی به این تضادها سامان داد. خواه در مناقشات مربوط به قانونی کردن سقط جنین یا مرگ خودخواسته ی

بیماران، یا درمورد مسائل اخلاق زیست شناختی در پزشکی تولید نسل یا در ارتباط با حفاظت از حیوانات یا تغییرات اقلیمی، این گونه مسائل بستر اختلافات چنان غيرشفافي است كه از ابتدا بههيچوجه نميتوان پيشبيني کردکه کدام حزب می تواند شواهد اخلاقی قانع کننده تری در دفاع از موضع خود ارائه کند.

برای تأکید بر رابطهی این موضوع با ما، اجازه دهید یادآوری کنم که پویایی و عیانبودن اجتماعهای دینی بیگانه، توجه مردم را به کلیساها و اجتماعات دینی خودی جلب می کند. همسایگان مسلمان، دین داری به سبکِ یک دین رقیب را بهناچار جلوی چشم شهروندان مسیحی می آورند و آگاهی شهروندان سکولار از پدیده ی حضور عمومی دین را نیز تشدید می کنند. سومین مشوق تغییر در آگاهی جمعیت جوامع، مهاجرت «کارگران میهمان» و پناهندگان است، بهویژه از کشورهایی که پیشینهی فرهنگی سنتی دارند. از قرن شانزدهم، اروپا مجبور بوده با فرقه گرایی مذهبی درون فرهنگ و جامعهی خود کنار بیاید. به دنبال موج مهاجرتهای کنونی، چالش تنوع شیوه های زندگی که در جوامع مهاجران معمول است، با مشکل ناسازگاریهای صریحتر میان ادیان مختلف پیوند خورده است. این چالش فراتر از تکثر در فرقههاست. در جوامعی مانند ماکه هنوز گرفتار فرایند دردناكِ تحول به جوامع پسااستعماري مهاجران است، آنچه همزيستي ميان جوامع دینی مختلف را دشوارتر می کند، مسئله ی دشوار ادغام اجتماعی فرهنگهای مهاجران است. درحالی که جامعه با فشار بازارهای جهانی نیروی کار درگیر است، ادغام اجتماعی، حتی در شرایط تحقیرآمیزی که از نابرابریهای فزایندهی اجتماعی ناشی می شود، ضرورتاً باید انجام گیرد. اما این داستانی دیگر است که در اینجا نمیتوان به آن پرداخت.

تا اینجا برای پاسخ به این پرسش که چرا می توانیم جوامع سکولارشده ی امروزی را «پساسکولار» بنامیم، موضع یک ناظر جامعه شناس را اتخاذ کرده ام. در این جوامع، دین تأثیر عمومی و نقش خود را حفظ می کند و در همان حال، اطمینانِ سکولار از اینکه گسترش مدرنیته در سطح جهانی به افول دین منجر خواهد شد، تضعیف می شود. اما اگر از اینجا به بعد بخواهیم از دیدگاه یک شرکت کننده به این مسئله بپردازیم، با پرسشی کاملاً متفاوت، یعنی پرسشی هنجاری مواجه می شویم: به خود به عنوان عضو یک جامعه ی پساسکولار چگونه باید بیندیشیم و چه انتظارات متقابلی باید از یکدیگر داشته باشیم تا اطمینان حاصل کنیم که در کشور ملتهای مستحکم و پابرجا، روابط اجتماعی با وجود رشد تنوع فرهنگها و جهان بینی های دینی، متمدن باقی می ماند؟

امروز همهی جوامع اروپایی با این پرسش مواجهند. در ماه فوریه که این درس گفتارها را آماده می کردم، در تعطیلات آخر هفته سه عنوانِ خبری مختلف را مشاهده کردم. سارکوزی، رئیسجمهور فرانسه، ۴ هزار پلیسِ اضافه به حومهی بدنام پاریس فرستاد زیرا شورشهای جوانان مغربی در آنها شدت گرفته بود؛ اسقف اعظم کانتربری توصیه کرد که قانون گذاران بریتانیایی بخشهایی از قوانین خانوادگی شریعت اسلام را درمورد بریتانیایی بخشهای از قوانین خانوادگی شریعت اسلام را درمورد جمعیتهای محلی مسلمان به کار گیرند؛ و مجموعهای آپارتمانی در کودک بودند، کشته شدند. هرچند شواهدی مبنی بر آتشافروزی عامدانه وجود نداشت این ماجرا اگر نگوییم بهت و حیرت، دست کم بدبینی عمیقی را میان رسانههای ترکیه برانگیخت که بهنوبهی خود نخست وزیر ترکیه را تشویق کرد که از آلمان دیدار کند. طی این سفر، او سخنرانیهای

دوپهلوی انتخاباتی در منطقهی کلن انجام داد که واکنش شدید رسانههای آلماني را دريي داشت.

از زمان حملات سیتامبر ۲۰۰۱، این گونه مناقشات لحن تندتری به خود گرفته است. در هلند قتل تئو وان گوگ گفتمان عمومی پرحرارتی را برانگیخت، همان طور که ماجرای کاریکاتو رهای پیامبر اسلام در دانمارک چنین کرد. این مناقشات ویژگیهای خاصی داشتهاند ۱۲۰ تلاطمات ناشی از آنهااز مرزهای ملی فراتر رفته و بحثی در سطح اروپا به راه انداخته است. ۱۳ من به فرضیات اولیهای علاقهمندم که بحث دربارهی «اسلام در ارویا» را چنین پر شور کرده است. اما پیش از آنکه به هستهی فلسفی اتهامات متقابل در این زمینه بپردازم، اجازه دهید که تصویری کلی از نقطهی مشترکی که سرمنزل این گروههای متضاد است، ارائه کنم؛ یعنی تفسیری درست از آنچه معمولا آن را «جدایی کلیسا از حکومت» میخوانیم.

# حرکت ازیک همزیستی دشوار به تعادلی میان شهروندی مشترک و تنوع فرهنگی

سکولارشدن حکومت پاسخی مناسب به جنگهای فرقهای در شروع مدرنیته بود. اصل «جدایی کلیسا از حکومت» بهطور تدریجی فهمیده شد و در بدنهی قوانین هر ملت بهشکلی متفاوت ظاهر شد. تا حدی که حكومتها، هويتي سكولار براي خود قائل بودند، اقليتهاي مذهبي قدمبهقدم (ابتدا تنها تحمل شدند و بعد) حقوق بیشتری دریافت کردند: ابتدا حق اجرای اعمال مذهبی در خانه، سیس اظهار دین و درنهایت حق برابر برای نمایان کردن کنش های مذهبی در ملائعام. نگاهی تاریخی به این فرایند دردناک که تا قرن بیستم ادامه داشت، به ما نشان میدهد که این موفقیتِ پرارزش، یعنی آزادی فراگیر دینی که به همهی شهروندان بهطور یکسان تعمیم یافت، چه پیش شرطهایی داشت.

بعد از جنبش اصلاح دینی، حکومت ابتدا با یک وظیفه ی اولیه مواجه شد. جامعه ای که بر مبنای خطوط مذهبی دچار تفرقه شده بود، نیاز به آرامش داشت. به عبارت دیگر، لازم بود که آرامش و نظم برقرار شود. در بستر مناقشات کنونی، مارگریت دو مور، نویسنده ی هلندی، به شهروندان کشورش این نقطه ی آغاز را یادآوری می کند:

«مدارا» معمولاً در کنار «احترام» به کار میرود، بااین حال مدارای ما و ریشه های آن به قرن شانزدهم و هفدهم بازمی گردد و مبتنی بر احترام نیست. کاملاً برعکس، ما از دینِ پیروان سایر ادیان متنفر بودیم. کاتولیک ها و کالوینیست ها ذره ای احترام برای دیدگاه های طرف مقابل قائل نبودند و جنگهای هشتاد سالهی ما تنها شورشی علیه اسپانیا نبود بلکه جهاد خون بار کالوینیست های راست کیش علیه کاتولیک ها بود. ۱۲ به زودی به این مطلب خواهیم رسید که مارگریت دو مور چه نوع احترامی را در ذهن داشت.

برای تحقق آرامش و نظم، حکومتها ناچار بودند که موضعی بی طرف داشته باشند، حتی وقتی که به دینی که در کشور رواج داشت، مقید بودند. در کشورهایی که جنگهای مذهبی جریان داشت، حکومت باید طرفین متخاصم را خلعسلاح می کرد، ترتیباتی برای همزیستی صلح آمیز میان مذاهبِ متضاد ایجاد می کرد و وضعیت شکننده ی حضور آنها در کنار یکدیگر را تحت نظارت قرار می داد. در کشورهایی مانند آلمان و هلند که دچار تفرقه ی مذهبی بودند، خرده فرهنگهای متضاد بعداً هریک در گوشهای متعلق به خود خانه گرفتند و بنابراین در جامعه از یکدیگر احتراز می کردند. وقتی در اواخر قرن هجدهم انقلابهایی برای تثبیت حاکمیت

قانون اساسی به وقوع پیوست و درنتیجهی آنها نظام سیاسی جدیدی گسترش یافت که مطابق آن اختیارات کاملاً سکولار حکومت تحت حاکمیت قانون و ارادهی دموکراتیک مردم قرار گرفت، دقیقاً همین شکل از همزیستی بود (و این چیزی است که میخواهم بر آن تأکید کنم) که ناكافي از آب درآمد.

حکومت مبتنی بر قانون اساسی تنها با این شرط میتواند آزادی دینی برابر را برای شهروندان خود تضمین کند که آنها دیگر خود را در اجتماعهای دینی خویش محدود نکنند و میان خود و دیگر اجتماعها دیوار نکشند. از همهی خرده فرهنگها، چه دینی و چه غیر آن، انتظار میرود که اعضای خود را در فضای اجتماع خود محدود نکنند تا شهروندان بتوانند یکدیگر را در جامعهی مدنی به عنوان اعضای یک اجتماع سیاسی واحد به رسمیت بشناسند. آنها بهعنوان شهروندان دموکراتیک قوانینی برای خود به وجود مي آورند كه بر اساس آن به آنها به عنوان افراد شهروند، حق حفظ هويت فرهنگی و داشتن جهانبینی مخصوص به خود، تعلق می گیرد. این ارتباطِ تازه میان حکومت دموکراتیک، جامعهی مدنی و خردهفرهنگهای تحتِ حفظ، کلید فهم درست دو خواستهای است که امروزه با یکدیگر در مجادله افتادهاند، هرچند در واقع قرار بوده که مکمل یکدیگر باشند زیرا برنامهی جهانشمول جنبش روشنگری بههیچوجه با حساسیت دربارهی حفظ هویتهای خاص (یعنی وجه ممیزهی چندفرهنگی گرایی صحیح) تضاد ندارد.

حاکمیت قانون در نظم لیبرال پیشاپیش آزادی مذهبی را به عنوان یک حق اساسی تضمین می کند، به این معنا که سر نوشت اقلیتهای مذهبی دیگر بسته به لطف حکومتی نسبتا روادار نیست. بااین حال، آنچه در اصل کاربرد

بی طرف این اصل آزادی دینی را امکان پذیر می کند، حکومت دموکراتیک است. ۱۰ وقتی اجتماعهای ترکها در برلین، کلن یا فرانکفورت بخواهند محل دعای خود را از حیاطخلوتها خارج کنند و مسجدهایی بناکنند که از دور پیداست، دیگر اصل آزادی دینی مطرح نیست بلکه مسئله شیوهی كاربرد منصفانهي آن است. اما توجيهات مستدل براي مشخص كردن آنچه باید تحمل شود یا نشود تنها حاصل یک فرایند مشورتی پرشمول است که بر مبنای آن ارادهی دموکراتیک شکل می گیرد. وقتی طرفین متخاصم در فرایند دستیابی به توافق متقابل بهشکلی برابر با هم مواجه میشوند، اصل مدارا از این اتهام که تنها جلوهای از لطف و ترحم است، از ابتدا مبرا میشود. ۱۱ اینکه مرز میان آزادی مثبت دینی (یعنی حق انجام کنشهای دینی شما) و آزادی منفی (یعنی حق شما برای دورماندن از کنشهای دینی افراد دیگر) را کجا باید ترسیم کرد، مرافعهای واقعی است که همیشه مناقشهانگیز خواهد بود. اما در دموکراسی کسانی که ولو بهطور غیرمستقیم تحت تأثیر نتیجهی این مرافعه هستند، خود در فرایند تصمیم گیری دربارهی آن مشارکت می کنند.

البته «مدارا» تنها با اجرا و انطباق قوانین مرتبط نیست و در زندگی روزمره نیز باید جلوه کند. مدارا به معنای آن است که پیروان یک دین، پیروان سایر ادیان، و بی دینان همه باید حق عمل به کنشهای دینی، زیستن بر مبنای شیوه های زندگی و باور داشتن به عقایدی را که خود نادرست می دانند، به دیگران اعطاکنند. این اعطای حق را باید بنیانی مشترک پشتیبانی کند که بر اساس آن طرفین یکدیگر را به رسمیت می شناسند. به این وسیله می توان بر ناسازگاری های ضدیت انگیز غلبه کرد. به رسمیت شناختن را نباید با پذیرش ارزشمندی فرهنگهای دیگر یا قبول شیوه های زندگی بیگانه،

یا اعتقادات و کنشهای نامقبول اشتباه گرفت.۱۷ نیاز ما به مدارا تنها در ارتباط با جهانبینی ها و عادت هایی است که آنها را اشتباه می دانیم و دوست نداريم. بنابراين، اساس اين بهرسميت شناختن، احترام به اين يا آن خصوصیت و موفقیت دیگری نیست بلکه آگاهی از این واقعیت است که دیگری عضوی از یک جامعهی شمول گراست که شهروندان آن از حقوق برابر برخوردارند و هر فرد در آن در رابطه با مشارکتهای سیاسی خود در قىال دىگران مسئولىت دار د.^١

صحبت از چنین کاری آسان و اجرای آن مشکل است. لازمهی شمول برابر همهی شهروندان در جامعهی مدنی نهتنها فرهنگی سیاسی است که اجازه نمی دهد نگرش های لیبرال با بی تفاوتی اشتباه گرفته شوند بلکه چنین شمولی تنها زمانی می تواند به عمل درآید که بعضی شرایط واقعی برای آن ایجاد شود. از جملهی این شرایط، آموزش کاملاً فراگیر در مهدکودکها، مدارس و دانشگاهها با حمایت ویژه از فرودستان است و نیز وجود فرصت برابر برای دسترسی به بازار آزاد. اما در بستر کنونی، آنچه برای من مهمتر است، تصویری از یک جامعهی مدنی فراگیر است که در آن حق برابر شهروندی و تنوع فرهنگی بهشکلی درست مکمل یکدیگرند.

برای نمونه، تا زمانی که بخش چشمگیری از شهروندان ترکتبار مسلمان آلمان با وطن قبلی خود پیوندهای سیاسی محکمتری داشته باشند، عرصهی عمومی و صندوقهای رأی از آرای اصلاحگر آنها محروم خواهد بود، آرایی که برای بسط گسترهی ارزشها در فرهنگ سیاسی حاکم ضروری است. بدون مشارکت دادن به اقلیت ها در جامعه ی مدنی، فرایندهای مکمل دوگانه نمی توانند دست در دست هم پرورش یابند. مقصود من از فرایندهای دوگانه از یک سو بازشدن جامعهی سیاسی نسبت به ادغام فرهنگهای

اقلیتِ بیگانه با حفظ حساسیت نسبت به تنوع آنها، و از سوی دیگر، بازشدن متقابل این خردهفرهنگها به روی جامعه سیاسی کشور است، به شکلی که آنها اعضای خود را به مشارکت در حیات سیاسی آن جامعه در سطح وسیع تشویق کنند.

## جنگ فرهنگی میان چند فرهنگی گراییِ رادیکال و سکولاریسم ستیزه جو: پیش فرض های فلسفی

برای پاسخ به این پرسش که چگونه باید به خود به عنوان اعضای یک جامعه ی پساسکولار بیندیشیم، می توانیم این دو فرایند درهم تنیده را راهنمای خود قرار دهیم. دو حریف ایدئولوژیک که در مناقشات عمومی این دوران با یکدیگر مقابله می کنند، به ندرت توجه می کنند که چگونه هر فرایند با دیگری سازگار است. گروه چندفرهنگی گرایان به ضرورت حفظ هویتهای جمعی متوسل می شوند و طرف دیگر را متهم می کنند که مدافع «بنیادگرایی در طرفداری از روشنگری» هستند، در حالی که سکولارها اصرار دارند که اقلیتها بدون مصالحه باید در چهارچوب سیاسی موجود ادغام شوند و طرف مقابل را به «خیانت چندفرهنگی گرایانه» نسبت به ارزشهای اصلی روشنگری متهم می کنند. در برخی کشورهای اروپایی گروه سومی نیز نقش مهمی را در این مناقشات بازی می کند.

هدف از مبارزات «چندفرهنگی گرایان» اصلاح بی طرفانه ی نظام قضایی و سازگار کردن آن با ادعاهای اقلیتهای فرهنگی است که خواهان رفتار برابر با خویش هستند. آنها نسبت به سیاستِ ادغام اجباری که به ریشه کنی فرهنگها منجر می شود، هشدار می دهند. به گفته ی آنها حکومت سکولار ادغام اقلیتها را در جامعه ی شهروندان برابر نباید چنان با اجبار پیش برد

که باعث جدایی افراد از بسترهای هویتساز خود شود. از این دیدگاه اجتماع گرایانه، سیاست ادغام مطلق در معرض این اتهام قرار دارد که اقلیتها را وادار به تبعیت از الزامات فرهنگ اکثریت می کند. امروزه، اوضاع به نفع چندفرهنگی گرایان نیست: «نه تنها دانشگاهیان، بلکه سیاست مداران و روزنامه نگاران نیز روشنگری را قلعه ای قلمداد می کنند که باید در مقابل افراطی گرایی اسلامی از آن دفاع کرد» .۱۹ این واکنش بهنوبهی خود انتقادها از «بنیادگرایی در طرفداری از روشنگری» را برمیانگیزد. برای مثال، تیموتی گارتون اُش در «نیویورک ریویو آو بوکس» (۵ اکتبر ۲۰۰۶) مدعی آن است که «حتی زنان مسلمان با شیوهی هِرسی علی (Hirsi Ali) مخالف هستند که به جای مخالفت با فرهنگ ملی، منطقهای یا قبیلهای، با اسلام مخالف است». ۲۰ در واقع مهاجران مسلمان نمی توانند منفک از دین خود در جوامع غربی ادغام شوند و این ادغام باید شامل دین آنها نيز باشد.

از سوی دیگر، هدف مبارزات سکولارها این است که پس زمینهی افراد نادیده گرفته شود و همهی شهروندان فارغ از پیشینهی فرهنگی و تعلق مذهبی شان در جامعه ادغام شوند. این گروه نسبت به نتایج «سیاست هویتی» (politics of identity) هشدار می دهند، سیاستی که بیش از حد تلاش دارد با تغییر نظام قانونی، خصوصیات درونی فرهنگهای اقلیت را حفظ کند. از این دیدگاه «لائیک»، دین باید موضوعی کاملاً خصوصی باقى بماند. بر همين اساس است كه پاسكال بروكنر (Pascal Bruckner) منكر حقوق فرهنگى است زيرا موجب ايجاد جوامع موازى مىشوند، «گروههای کوچک و منزوی اجتماعی که هریک تابع مجموعه ــ هنجارهای متفاوتی هستند» ۲۱ برو کنر چندفرهنگی گرایی را در کلیت خو دبدان محکوم می کند که نوعی «نژادپرستیِ ضدنژادپرستی» ۱۲ است، گرچه حملات او بیشتر با چندفرهنگی گرایانِ تندرویی انطباق دارد که مدافع تعریف حقوق جمعیِ فرهنگی هستند. چنین حفاظتهایی از کلیت گروههای فرهنگی می تواند به واقع حق اعضای آنها را برای انتخاب شیوه ی زندگی خود، نقض کند.

بنابراین، طرفین این مناقشه هر دو می توانند وانمود کنند که برای هدف واحدی مبارزه می کنند، یعنی به نفع جامعهای لیبرال که اجازه می دهد شهروندان خودمختارش به شکلی متمدنانه با یکدیگر همزیستی داشته باشند. با وجود درهم تنیدگی روشنِ این دو جنبه، این دو گروه مجادلات تلخی دراین باره دارند که آیا حفظ هویتهای فرهنگی بر تحقق شهروندی مشترک اولویت دارد یا برعکس. چیزی که این مناقشه را تشدید می کند، فرضیات فلسفی متناقضی است که طرفین به درستی یا به نادرستی به دیگری نسبت می دهند. ایان بوروما (Ian Buruma) در اظهار نظری جالب گفته است که بعد از حملات ۱۱ سپتامبر مجادلات دانشگاهی درباره ی روشنگری، مدرنیته و پسامدرنیته از دانشگاهها بیرون آمده و به عرصه ی عمومی وارد شده است. مجادلات پر حرارت را پیش فرضهای مشکل ساز تشدید کرده است، یعنی از یک سو نسبی گرایی فرهنگی که نقد عقلانیت بر وزن آن می افزاید و از دیگر سو سکولاریسم خشک که بر انتقاد از دین اصرار دارد.

قرائت رادیکال از چندفرهنگی گرایی معمولاً بر این تصور استوار است که جهانبینی ها، گفتمان ها یا چهار چوب های مفهومی اصطلاحاً «در معیارها تفاوت بنیادین» دارند. از این دیدگاه بسترگرا، زندگی بر مبنای شیوه های فرهنگی مختلف از لحاظ معنایی جهان هایی بسته به وجود می آورد که

هریک از نظر معیارهای تعقل و حقیقت در دایرهی خود محدودند. بنابراین، فرض بر این است که هر فرهنگ باید همچون نوعی کلیت معنایی دربسته باشد و راهی برای گفت و گوی آن با دیگر فرهنگها وجود ندارد. جز در موارد استثنایی که مصالحه های غیرپایدار صورت می گیرد، تسلیم یا استحاله تنها راه جایگزین برای پایاندادن به تضاد میان چنین فرهنگهایی است. با این فرض، از دیدگاه چندفرهنگی گرایان رادیکال، ادعای صحت جهانشمول برخی گزارهها، مانند حمایت جهانشمول از دموکراسی یا حقوق بشر، چیزی نیست جز ادعای نوعی قدرت امپریالیستی که بریک فرهنگ غالب تکه دارد.

این قرائت نسبی گرایانه ناخواسته خود را از معیارهای لازم برای نقد رفتار تبعیض آمیز با اقلیتهای فرهنگی محروم می کند. در جوامع پسااستعماری ومهاجر پذیر ما، تبعیض علیه اقلیتها معمولاً در تعصبات فرهنگی موجود ریشه دارد و به کاربرد گزینشی اصول قانون اساسی میانجامد. پس اگر كسى ادعاى شمول كامل اين اصول قانوني را از ابتدا قبول نداشته باشد، هیچ جایگاهی باقی نمی ماند که از منظر آن بتوان فهمید چرا تفسیر قانون اساسی تحت تسلط تعصبات فرهنگ اکثریت درآمده است. (در اینجا نيازى بەير داختن بەاين مسئلەي فلسفى نمى بىنىم كەچرا نسبى گرايى فلسفى که نتیجهی نقد پسامدرن عقلانیت است، موضعی غیرقابل دفاع است.)۲۲ اما خود این موضع بهدلیلی دیگر نیز جالبتوجه است: این موضع در خدمت نتیجه گیری سیاسی معکوس است و توضیح میدهد که چرا قائلان به آن بهشکلی عجیب بهطرف مقابل [یعنی مدافعان چندفرهنگی گرایی] ىپوستەاند.

همين موضع نسبي گرايانه ازقضا ميان مسيحيان ستيزهجو نيز رواج داردكه

با بنیادگرایان اسلامی سر ستیز دارند و مفتخرانه مدعی فرهنگ روشنگری هستند، خواه بهعنوان بخشی از سنت کلیسای کاتولیک و خواه بهعنوان ثمرهی خاص آیین پروتستان. از سوی دیگر، این محافظه کاران با گروه نامتجانس دیگری نیز همگام شدهاند زیرا برخی از «چندفرهنگی گرایان» چپ گرای سابق نیز به جنگ جو یان مبارزه طلب لیبرال تبدیل شدهاند. این تازه گرویدگان حتی گاهی به صف نئوکانها یا «بنیادگرایان مدافع روشنگری» پیوستهاند. ۲۰ در جدال علیه بنیادگرایی اسلامی، آنها ظاهراً توانستهاند فرهنگ روشنگری را بیذیرند، همان فرهنگی که روزی با آن تحتعنوان «فرهنگ غربی» مبارزه می کردند زیرا همیشه با نیات جهانشمول آن مخالف بو دهاند: «روشنگری بهویژه به این دلیل جذاب شده است که ارزشهای آن نه تنها جهان شمول است بلکه ارزشهای غربی اروپایی است که به "ما" تعلق دارد.»۲٦

لازم به ذکر نیست که این سرزنش متوجه روشنفکران «لائیک» فرانسوى الاصل نيست، يعنى كسانى كه در اصل اصطلاح منفى «بنيادگرايان مدافع روشنگری» برای توصیف آنها ساخته شد. اما اینجا نیز پیش فرض فلسفیای وجود دارد که میتواند توضیح دهد چرا این نگهبانان سنت روشنگري که واقعاً جهانشمول گرا هستند، در رفتار بهنوعي ستيزهجويند. از دیدگاه آنها دین باید از حوزهی عمومی سیاسی خارج شود و به عرصهی خصوصی محدود بماند زیرا از دیدگاهی شناختشناسانه، تاریخ انقضای آن به عنوان یک «دستگاه فکری» (یا آنطور که هگل می گوید، «ساختار اذهانی») سر رسیده است. در پرتو یک نظام لیبرال مبتنی بر قانون اساسی، دین باید تحمل شو د اما نمی تواند ادعا کند که برای هویت پایی هرکسی که واقعا ذهني مدرن دارد، منبعي ارائه مي دهد.

## فرایندهای مکمل یادگیری: ذهنیتهای دینی و سکولار

این موضع سکولارگرا، لزوماً مبتنی بر قضاوت فرد دربارهی درستی یا نادرستی این گزارهی تجربی نیست که «شهروندان و اجتماعهای دین دار حتی در جوامع عمدتاً سکولار همچنان در شکل گیری دیدگاه و ارادهی سیاسی سهیم خواهند بود». فارغ از اینکه کاربرد تعبیر «پساسکولار» را برای توصیف جوامع غربی اروپایی مناسب بدانیم یا نه، ممکن است بهدلایل فلسفى قانع شده باشيم كه اجتماعهاي ديني، تأثير ماندگار خود را مديون آن هستند که شکلهای پیشامدرن تفکر به دلیل لجاجت و تعصب همچنان پایدار ماندهاند؛ واقعیتی که نیازمند توضیح تجربی است. از دیدگاهی سكولارگرا، محتواي ايمان در هر حالت از نظر علمي بي اعتبار شده است. بر این مبنا، بحثها دربارهی سنتهای دینی و تعامل با شخصیتهای دینیای که هنوز تأثیرات عمومی چشمگیری دارند، به مجادلاتی شدید مي انجامد.

در استفادهی خود از کلمات، میان «سکولار» (secular) و «سکولارگرا» (secularist) تمایز قائل شدهام. برخلاف موضع بی اعتنای یک شخص سکولار یا ناباورمند که نسبت به صحت ادعاهای دینی ندانمانگار است، سکولارگراها موضعی جدلی در قبال آن دسته از دیدگاههای دینی اتخاذ می کنند که به رغم عدم اثبات ادعاهایشان از نظر علمی، همچنان در عرصهی عمومی تأثیرگذارند. امروزه سکولاریسم معمولاً بر طبیعت گرایی «سخت» مبتنی است، یعنی شکلی از طبیعت گرایی که بر فرضیات علمی استوار است. برخلاف نسبی گرایی فرهنگی، در اینجا نیازی نمیبینم که به پیشینهی فلسفی این تفکر اشارهای کنم۲۲ زیرا چیزی که نظر مرا در بستر بحث کنونی به این موضوع جلب کرده این پرسش است که آیا بی ارزششماری دین توسط سکولارگراها، اگر روزی میان اکثریت غالب شهروندان سکولار مشترک باشد، با دورنمای ارائه شده از تعادل پساسکولار میان تحقق شهروندی و حفظ تنوع فرهنگی از اصل سازگار است؛ یا اینکه ذهنیت سکولارگرای این بخش از شهروندان درست مثل جهت گیری بنیادگرایانهی بخشی از شهروندان دیندار با [آزادی در] کسب هویت هنجارین در یک جامعهی پساسکولار ناسازگار خواهد بود؟ این پرسش در مقایسه با «ماجرای چندفرهنگی گرایی»، ریشههای عمیق تری از مناقشات کنونی را آشکار می کند. مشکل ماکدام یک است؟

باید برای سکولارگراها این امتیاز را قائل شد که آنها نیز بر شمول مصالحه ناپذیر و برابر جامعه ی مدنی نسبت به همه ی شهروندان اصرار دارند. از آنجا که یک نظم دموکراتیک نمی تواند بر ایجاد کنندگان خود تحمیل شود، حکومت مبتنی بر قانون اساسی از شهروندان خود انتظار رعایت اخلاقی شهروندی را دارد که فراتر از اطاعت صرف از قانون است. شهروندان و اجتماعهای دین دار نباید به شکلی سطحی خود را با نظم مبتنی بر قانون اساسی و فق دهند. از آنها انتظار می رود که اعتبار بخشی سکولار به اصول قانون اساسی را در بستر دین خود بپذیرند. ۲۰ همان گونه که مشهور پرچم خود را بر دیرک لیبرالیسم و دموکراسی افراشت. و در آلمان، کلیساهای پرچم خود را بر دیرک لیبرالیسم و دموکراسی افراشت. و در آلمان، کلیساهای بروتستان روند مشابهی را طی کردند. بسیاری از اجتماعهای اسلامی هنوز این فرایند یادگیری دردناک را در پیش دارند. مسلماً این بصیرت در جهان اسلامی نیز در حال رشد است که امروزه رویکردی تاریخی همونوتیکی به

آموزههای قرآن لازم است. اما بحث دربارهی یک اسلام اروپایی مطلوب، دوباره به ما یادآوری میکند که اجتماعهای دینی خود تصمیم خواهند گرفت که آیا اصلاح دین را به عنوان «دین حقیقی» خواهند پذیرفت یا نه.۲۹ وقتی به چنین تحولی در آگاهی دینی که از شکل سنتی بهشکلی خو دآگاهتر در حرکت است، فکر می کنیم، چیزی که به ذهن می آید گونهای از تغییرات است که پس از جنبش اصلاحات دینی در نگرشهای شناخت شناسانهی اجتماعهای مسیحی در غرب رخ داد. اما تغییر در ذهنیت را نباید تجویز یا از طرق سیاسی در آن مداخله یا از طریق قانون آن را الزامی کرد. چنین تغییری در بهترین حالت نتیجهی نوعی فرایند یادگیری است. و تنها از دیدگاه خودآگاهی سکولار مدرنیته است که این تغییر نوعی «فرایند یادگیری» دیده میشود. با نگاه به اخلاق شهروندی دموکراتیک و الزامات آن برای ذهنیت شهروندان، ما در اینجا دقیقاً به محدودیتهای ذاتی یک نظریهی سیاسی هنجارین که تنها حقوق و وظایف را مشخص می کند، میرسیم. فرایندهای یادگیری را میتوان ترویج کرد اما نمیتوان آنها را از طريق اخلاق يا قانون تحميل كرد.٣٠

اما آیا نباید این سؤال را از طرف مقابل نیز بپرسیم؟ آیا تنها سنتگرایی دینی است که نیازمند نوعی فرایند یادگیری است؟ آیا همان انتظارات هنجارینی که بر یک جامعهی مدنی شمول گرا حاکم است، ارزش زدایی سکولارگرا از دین را همانقدر ممنوع نمی کند که، برای نمونه، انکار دینی حقوق برابر برای زنان و مردان را؟ مسلماً طرف سکولار نیز بهنوعی فرایند یادگیری مکمل نیاز دارد، مگر آنکه ما بی طرفی حکومت سکولار نسبت به جهانبینی های دینی رقیب را با پاکسازی عرصهی سیاسی عمومی از هر نوع اثرگذاری دین اشتباه گرفته باشیم. مسلماً حوزهی حاکمیت یک حکومت که استفادهی موجه از قوهی قاهرهی در تسلط آن است، نباید در معرض اختلافات میان اجتماعهای دینی مختلف قرار گیرد، وگرنه ممكن است دولت به بازوی اجرایی اكثریتی دینی تبدیل شود که ارادهی خود را بر مخالفان تحمیل می کند. در یک حکومت مبتنی بر قانون اساسی، همهی هنجارهایی که می توانند از نظر قانونی به اجرا گذاشته شوند، باید صورت بندی و توجیه عمومی شان به زبانی باشد که برای همهی شهروندان قابل درک است. بااین حال، بی طرفی دولت لزوماً بهمعنای ممنوعیت گفتار دینی در عرصهی سیاسی عمومی نیست، البته تا وقتی که فرایند نهادینهی تصمیم گیری در پارلمان، دادگاهها و در سطوح دولتی و اداری مشخصاً از جریانهای غیررسمی تبادلنظر سیاسی و شکل گیری ذهنیتها در میان گسترهی وسیعتر شهروندان جدا بماند. لازمهی «جدایی کلیسا از حکومت» وجود نوعی فیلتر میان این دو عرصه است، فیلتری که تنها به سخنان «ترجمه شده» بعنی سکو لار اجازه میدهد از میان سروصداهای گوشخراش و گیج کنندهی عرصهی عمومی به مباحثات رسمی در نهادهای حکومتی راه پابند.

در دفاع از چنین شیوه ی لیبرالی دو دلیل می توان آورد. اول، کسانی که نه می خواهند و نه می توانند اعتقادات اخلاقی و کلمات مورد استفاده ی خود را به دینی و غیردینی تقسیم کنند، باید اجازه داشته باشند در شکل دادن به اراده ی سیاسی مشارکت کنند حتی اگر زبانی دینی را به کار برند. دوم، حکومت دموکراتیک نباید به شکلی پیش گیرانه ترکیب پیچیده ی صداها را از عرصه ی عمومی خارج کند زیرا برای آن معلوم نخواهد بود که آیا با این کار جامعه را از منابع محدودی که برای تولید معنا و شکل دادن به هویت افراد وجود دارد محروم کرده است یا نه. به ویژه در جاهایی که روابط اجتماعی

ضعیف اند، سنتهای دینی از این قدرت برخوردارند که حساسیتهای اخلاقی و ادراکات شهودی وحدت بخش را به شکلی قانع کننده بیان کنند. پس دشواری تحقق سکولاریسم در این است که شهروندان سکولار باید در جامعهی مدنی و در عرصهی سیاست عمومی شهروندان مذهبی جامعهی خود را همچون همتایانی برابر بیذیرند.

اگر شهروندان سکولار در مواجهه با شهروندانِ همتای خود در جامعه دچار این پیش فرض باشند که آنها به علت ذهنیت دینی خود نباید به عنوان مردمانی هم عصر و مدرن جدی گرفته شوند، دوباره ارتباط آنها تا سطح همزیستی پایین خواهند رفت و دیگر بنیانی وجود نخواهد داشت تا بر اساس آن یکدیگر را به رسمیت شناسند و بنابراین شهروندی مشترک میان آنها قوام خود را از دست خواهد داد. از شهروندان سکولار انتظار می رود که پیشاپیش این احتمال را نادیده نگیرند که شاید حتی در گفتارهای دینی محتواهای بامعنا و فهمهای شهودی (ولو خالی از وضوح) بیابند، معناها و فهمهایی که می توانند ترجمه و به گفتمان سکولار وارد شوند.

بنابراین، اگر قرار باشد که تمام این ماجراها ختم به خیر شود، طرفین، هریک از دیدگاه خود، باید تفسیری از رابطهی میان ایمان و دانش را بپذیرند که به آنها اجازه می دهد آگاه از تاریخ و موقف خود به زندگی در کنار یکدیگر ادامه دهند.

- $^{\rm 1}$  D. Pollack (2003) Säkularisierung ein Moderner Mythos? Tübingen: Mohr Siebeck.
- <sup>2</sup> H. Joas (2007) "Gesellschaft, Staat und Religion", in H. Joas (ed.) **Säkularisierung und die Weltreligionen**. Frankfurt: Fischer, pp. 9-43.
- <sup>3</sup> J. Hadden (1987) "Towards Desacralizing Secularization Theory", **Social Force**, 65, pp. 587-611.
- 4 "Gesellschaft, Staat und Religion", pp. 9-43.
- <sup>5</sup> P.L. Berger (2005) **The Desecularization of the World: A Global Overview**. Michigan: Grand Rapids, pp. 1-18.
- <sup>6</sup> J. Gentz (2007) "Die religiöse Lage in Ostasien", in H. Joas (ed.) **Säkularisierung und die Weltreligionen**. Frankfurt: Fischer, pp. 358-375.
- <sup>7</sup> cf. the essays by H.G. Kippenberg & H. v. Stietencron (2007) in H. Joas (ed.) **Säkularisierung und die Weltreligionen**. Frankfurt: Fischer, pp. 465-507 and pp. 194-223.
- <sup>8</sup> P. Norris & R. Ingelhart (2004) **Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide**. Cambridge: Cambridge University Press.
- <sup>9</sup> J. Casanova (1994) **Public Religions in the Modern World**. Chicago.
- <sup>10</sup> J. Habermas (2001) Glauben und Wissen. Frankfurt: Special Edition of Edition Suhrkamp, p. 13.
- 11 Francis Schüssler Fiorenza (1992) "The Church as a Community of Interpretation",
- in D. Browning & F. Schüssler Fiorenza (eds.) **Habermas, Modernity, and Public Theology**. New York: Crossroad, pp. 66-91.
- $^{12}$  G. Mak (2005) Der Mord an Theo van Gogh. Geschichte einer moralischen Panik. Frankfurt: Suhrkamp.
- <sup>13</sup> Th. Chervel & A. Seeliger (2007) **Islam in Europa**. Frankfurt: Suhrkamp.
- M. de Moor (2007) "Alarmglocken, die am Herzen hängen", in Th. Chervel & A. Seeliger (eds.) Islam in Europa. Frankfurt: Suhrkamp, p. 211.
  - ۱۵ برای تاریخ و تحلیل نظاممند، نگاه کنید به این مطالعهی جامع:
- R. Forst (2003) **Toleranz im Konflikt**. Frankfurt: Suhrkamp.
- 16 J. Habermas (2005) "Religiöse Toleranz als Schrittmacher kultureller Rechte", in
- J. Habermas (ed.) **Zwischen Naturalismus und Religion**. Frankfurt: Suhrkamp, pp. 258-278.

۱۷ نگاه کنید به بحث من [هایرماس] و حاران تیلور در:

J. Habermas (1993) Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frankfurt: Fischer; J. Habermas (1996) "Kampf um Anerkennung im demokratischen Rechtsstaat", in J. Habermas (ed.) Die Einbeziehung des Anderen. Frankfurt: Suhrkamp, pp. 237-276.

۱۸ دربارهی کاربرد عمومی دلیل، نگاه کنید به:

J. Rawls (1998) **Politischer Liberalismus**. Frankfurt: Suhrkamp, pp. 312-366.

- I. Buruma (2006) Murder in Amsterdam: The Death of Theo Van Gogh and the Limits of Tolerance. New York: Atlantic Books. (Carl Hanser Verlag), München, p. 34. <sup>20</sup> Timothy Garton Ash (2007) in Th. Chervel & A. Seeliger (eds.) Islam in Europa. Frankfurt: Suhrkamp, p. 45.
- P. Bruckner (2007) Th. Chervel & A. Seeliger (eds.) Islam in Europa. Frankfurt: Suhrkamp, p. 67.
- <sup>22</sup> P. Bruckner. **Islam in Europa**, p. 62.
- «چندفر هنگی گرایی ضامن برابری همهی اجتماعات، و نه همهی اعضای آن اجتماعات، است زیرا آزادی آنها برای ترک سنتهای خود را از ایشان سلب می کند.» نگاه کنید به:
- B. Barry (2001) Culture and Equality. Cambridge: Polity: J. Habermas (2005) "Kulturelle Gleichbehandlung und die Grenzen des Postmodernen Liberalismus", in J. Habermas (ed.) Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt: Suhrkamp, pp. 279-323.
- 23 Murder in Amsterdam, p. 34.
- ۲۶ سالقه، نقد قاطع این قیاس نایذیری یا عدم تناسب، به این سخنرانی معروف دونالد دیویدسون در سال ۱۹۷۳ برمی گردد:
- D. Davidson (2005) "On the very Idea of a Conceptual Scheme" (deutsch: Was ist eigentlich ein Begriffsschema?), in D. Davidson & R. Rorty (eds.) Wozu Wahrheit? Frankfurt: Suhrkamp, pp. 7-26.

۲۵ شاید مجلهی جدید استندپوینت که در لندن منتشر می شود به محل تجمع این گروه ناهمگون از روشنفکران تبدیل شود.

Murder in Amsterdam, p. 34.

بوروما در توصیف انگیزهی این گروه از چبگرابان چنین می گوید: «مسلمانان مثل آدمهای ضدحالی هستند که سرزده در مهمانی ظاهر میشوند... حتی رواداری آدمهای پیشرو در هلند هم نامحدود نیست. رواداری با کسانی که بهطور غریزی آنها را قابل اعتماد می دانیم و شوخطیعی شان را می فهمیم آسان است... اما کاربر د این اصل درمور د افرادی که سبک زندگی شان را نگران کننده مى دانيم، بسيار دشوارتر است....»

۲۷ نگاه کنید به نقد من [هابرماس] در:

H.P. Krüher (2007) Hirn als Subjekt? Philosophische Grenzfragen der Neurobiologie. Berlin: Akademie-Verlag, pp. 101-120 and pp. 263-304.

<sup>۲۸</sup> این مسئلهی اصلیِ جان رالز است که اجماع همپوشان میان گروههایی با جهانبینیهای متفاوت را برای پذیرش ماهیت هنجارین نظم قانونیِ جامعه ضروری میداند.

Politischer Liberalismus, pp. 219-264.

<sup>29</sup> I. Buruma (2007) "Wer ist Tariq Ramadan", in Th. Chervel & A. Seeliger (eds.) **Islam in Europa**. Frankfurt: Suhrkamp, pp. 88-110; B. Tibi, "Der Euro-Islam als Brücke zwischen Islam und Europa", ibid, pp. 183-199.

30 J. Habermas (2005) **Religion in der Öffentlichkeit**. pp. 119-154.

منبع: https://www.aasoo.org/fa/articles/3095

## لیبرالیسم جانرالزی و فلسفهی سیاسی پسااسلامگرا در ایران

میثم بادامچی در گفتو گو با ایقان شهیدی

ایقان شهیدی: موضوع گفتوگوی ما نسبت اندیشههای جان رالز با ایران است، خصوصاً در بحث رابطهی دین و لیبرالدموکراسی. شما کتابی نوشته اید که ترجمهی تحت الفظی عنوانش می شود: فلسفه سیاسی پسالسلام گرا:گفتوگوی روشنفکران ایرانی ولیبرالیسم سیاسی سیاسی پسالسلام گرا:گفتوگوی روشنفکران ایرانی ولیبرالیسم سیاسی (۲۰۱۷، انتشارات اسپرینگر)، در آن کوشیده اید برخی اندیشههای رالز را در فضای فکری ایران بومی کنید و گفتوگویی میان جان رالز و روشنفکران ایرانی برقرار کنید. معنای «پسالسلام گرایی» دقیقاً چیست؟ روشنفکران ایرانی برقرار کنید. معنای «پسالسلام گرایی» دقیقاً چیست؟ آیا آنچه روشنفکران دینی مورد بحث در کتاب شما (مجتهدی شبستری،

حائری یزدی، مصطفی ملکیان و غیره) از آن دفاع می کنند، محدودکردن دین تنها به حوزه ی خصوصی و خارج کردن آن از حوزه ی عمومی است؟ میثم بادامچی: در تفسیر من از آثار متفکرانی که پسااسلامگرایشان خواندهام، همچون عبدالكريم سروش و مجتهد شبستري و عبدالله النعيم (از سودان)، پسااسلامیزهشدن فرایند پیچیدهای است که نتیجهی آن دیانتی غیرانحصارطلب در حوزهی عمومی است. در مقدمهی کتاب توضیح دادهام که اگرچه نظریهپردازان سیاسی و روشنفکران پسااسلامگرا به یک «حكومت مدنى غيرديني» و منفك از ولايت فقيه تمايل جدى دارند، هم زمان خواهان نوعی از حضور دین در حوزهی عمومی، در معنای ارتقای اخلاق و معنویت اند و درنتیجه، خصوصی سازی اسلام را توصیه نمی کنند. يعني يسااسلام گرايي مي تواند بايك «دين عمومي» \* حداقلي سازگار باشد؛ گرچه این نگاه را نباید هرگز وضعیتی شبیه جمهوری اسلامی تصور کرد. تفاوت مهم پسااسلامگرایان و اسلامگرایان درمورد جایگاه دین در حوزهی عمومی در آنجاست که روشنفکران دینی پسااسلام گرا، برخلاف اسلام گرایان، مفهوم حکومت اسلامی را اساساً ردمی کنند. پسااسلام گرایان درعین حال که معتقدند دین باید نقش سازندهای را در جامعهی مدنی ایفا نماید، تأکید دارند که حکومت باید نهادی خنثی باشد. مجتبی مهدوی با الهام از شانتال موف، متفكر بلژيكي، استدلال ميكند يسااسلاميسم تلاشی است برای آفرینش یک مدرنیتهی بدیل که در آن پسااسلام گرایان به بازآفرینی و اصلاح انتقادی «سنت» می پر دازند.۲ چنین تفسیر مدرنی از سنت در گفت و گو با سنت باقی می ماند، در عین حال سنت گرایی به معنای دشمنی با مدرنیته را رد می کند.

public religion

پسااسلامیسم کوششی است برای «حک و اصلاح»\* و «ساختن و واسازی»\*\*سنت دینی ملی تا درنتیجه مدلهای بومی از مدرنیته و دموکراسی برای کشوری چون ایران ارائه شود. مهدوی با برگرفتن اندیشه ی پساسکولاریسم هابرماسی بر این باور است که موفقیت پروژه ی پسااسلامیسم منوط به ایجاد در کی متقابل میان شهروندان دین دار و سکولار است که در آن این دو گروه، «به جای آنکه به شیوه ای آمرانه و غیرمدنی با یکدیگر مواجه شوند، خود را در یک فرایند یادگیری مکمل [و متداوم] نسبت به هم ببینند». با تکیه بر واژگان هابرماس می شود پسااسلام گرایی را «پروژه ای ناتمام»\*\*\* توصیف کرد که در آن گفت و گوی انتقادی مداومی بین سنت و مدرنیته و نیز دین و دموکراسی بر قرار می شود."

نسبت تأسیس لیبرالیسم سیاسی در غرب با تجربه ی جنگهای مذهبی میان کاتولیکها و پروتستانها در اروپا در قرون شانزدهم و هفدهم چیست؟ میدانیم اشارات مکرری به این جنگها و تأثیر عمیقشان در آثار رالز هست.

رالز معتقد است ایدهی رواداری که در قلب «لیبرالیسم سیاسی» قرار دارد، از نظر تاریخی در غرب در واکنش به تجربهی جنگهای مذهبی و از جمله جنگهای سیسالهی مشهور میان کاتولیکها و پروتستانها رخ داد. تاریخ دانان می گویند در طول این جنگها چیزی حدود یکسوم

<sup>\*</sup> articulation and de-articulation

<sup>\*\*</sup> development and deconstruction

<sup>\*\*\*</sup>unfinished project

<sup>\*\*\*\*</sup>political liberalism

جمعیت برخی مناطق اروپا درنتیجه ی کشتار با قحطی و بیماری نابود شدند. آلمان یکی از مراکز این جنگها بود. تنها پس از این جنگها بود که دولتهای مسیحی اروپایی بهتدریج به این نتیجه رسیدند که در قالب معاهداتی تفاوتهای مذهبی یکدیگر را به رسمیت بشناسند و پذیرفتند بهتر است با زور شمشير دين خويش را بر بقيه تحميل نكنيم! البته در مراحل اول رواداري ديني و مسيحي تنها از سر اصطلاحاً «سازش موقت»\* و برای مصالح عملی رخ داد، بدون اینکه نظریهای درمورد ارزش اخلاقی مداراورزی و آزادی عقیده و وجدان در پس این تحولات باشد. چنان نظرياتي بعداً يا همزمان توسط فلاسفهي سياسي ليبرال وكساني چون جان لاک و اسپینوزا و...، به وجود آمدند. لیبرالیسم سیاسی این گونه زاده شد. رالز در زمینهی تأکید بر آزادی عقیده و مذهب تا جایی پیش می رود که می گوید تمامی آزادی های پایه ای مندرج در نظامهای لیبرال دموکراتیک را می توان به نوعی انگارهی آزادی در دین و عقیده بازگرداند. در جایی مى نويسد: «مفهوم يك جامعهى [بهلحاظ سياسي ليبرال و] نيكسامان، مشتمل بر انگارهی آزادی دینی است و چنان انگارهای را تعمیم می دهد.»<sup>۴</sup> با این پیش فرض است که او آزادی عقیده و وجدان را در صدر فهرست آزادی های پایه ای که نیازمند حفاظت در سطح قانون اساسی یک نظام ليبرال دموكرات است، قرار مي دهد.

با توجه به آنچه گفتید، مهمترین منشأ تبعیض و نابرابری در قانون اساسی كنوني ايران در نظر شما، با الهام از رالز چيست؟

Modus vivendi

من در فصل آخر *فلسفهی سیاسی بسااسلام گرا*و همین طور مواضعی دیگر کتاب استدلال کر دهام که ولایت مطلقهی فقیه و تبعیض میان فقیهان و غیر فقیهان در قانون اساسی جمهوری اسلامی اساس تمام تبعیض هایی است که امروز در ایران جاری و ساری است و کوتاه کردن ید طولایی که فقیهان حتی در جزئی ترین امور سیاست کشور دارند شرط اساسی گذار به دموكراسي و آزادي خواهي است. استدلال من آن است كه چالش بنيادين پیش روی نظام سیاسی ایران، از منظر لیبرالیسم سیاسی رالزی، موقعیت سیاسی متمایز و فرادستی است که به برخی فقهای شیعه، در آنچه که رالز و دیگر لیبرالها از آن به عنوان «میدانگاه عمومی سیاسی» \* یاد می کنند اعطا شده است. نابرابری بنیادین بین فقها و غیرفقها که در متن قانون اساسی جمهوری اسلامی جای گرفته است، با استلزامات سیاستورزی لیبرال در تضاد است که می گوید عدالت یک ساختار سیاسی مستلزم تضمین آزادیهای بنیادین و برابر برای تمامی شهروندان، بدون درنظرگرفتن ویژگیهای دینی، اجتماعی، اقتصادی و جنسیتی آنهاست. نظر رالز حمایت و حفاظت از چهار آزادی بنیادین عقیده و وجدان، آزادی سیاسی، آزادی اجتماعات، و آزادی بیان در سطح قانون اساسی هر کشوری لازمهی آن است که شهروندان بتوانند قوهی اخلاقی داشتن بر داشتی از خیر \*\* و قوهی حسی عدالت\*\*\* را در خو د پیرورانند و آنها را پهطور کامل در زندگی اعمال كنند.

\* Modus vivendi

having a conception of good

sense of justice

آنچه رالز «اجماع همپوشان» می نامد، با الهام از ایدهی رواداری برآمده از جنگهای مذهبی صورتبندی شده است. حالا که موضوع جنگهای مذهبي طرح شد، مي شود مفهوم اجماع هم پوشان را توضيح بدهيد؟ در لیبرالیسم سیاسی، معقولترین شکل ثبات در یک دموکراسی، ثبات مبتنى بر «اجماع هميوشان» است. برخلاف «سازش موقت» كه رالز آن را شكل غيرايدئال ثبات دموكراتيك ميداند، يك اجماع همپوشان وجه اخلاقی قدرتمندی دارد و به تعبیر رالز زمانی روی می دهد که بر داشت سیاسی از عدالت در درون آموزههای مختلفی که شهروندان بدان باور دارند، «همچون یک پیمانه \*\* یا سنجه، جای گرفته یا مندرج شده باشد». ٥ در اجماع همپوشان ما خواهان توجیه برداشت سیاسی از عدالت \*\*\* از طریق استناد به هر آموزهی جامع یا غیرجامع دینی یا اخلاقی سکولار که بدان باور داريم (اگر دين دار هستيم، مثلاً اسلام يا آيين بهائي و غيره) هستیم. اجماع همپوشان فرض می گیرد که عدالت سیاسی درنهایت از آموزههای متافیزیکی دینی یا اخلاقی برنیامده و «متضمن تحمیل آموزهی مابعدالطبيعي مزبورير ساختاريايهي جامعه نيست».۶

فرض جان رالز بر این است که ثبات دموکراتیک در دو مرحله رخ می دهد: در مرحلهی نخست، دستیابی به ثبات صرفاً از طریق سازش موقت حاصل می گردد؛ بدین معنا که توافقی حاصل می آید که طرفین تخاصم (مثلاً در جنگهای مذهبی مورد اشاره) در آن اصولی از رواداری را بنا به دلایل ابزارى ومصلحت انديشانه اتخاذمي كنند. استدلال رالز در ليبراليسم سياسي

overlapping consensus

political conception of justice

و قانون مردمان آن است که «تحت شرایط معقول و معمول»، پذیرش رواداری به عنوان یک سازش موقت و البته اندراج آن در قانون اساسی، با ظهور نسلهای جدید و گذر زمان تدریجاً به پذیرش رواداری بر اساس مبانی اخلاقی و یا همان اجماع همپوشان بدل می شود. عین جملات او چنین است: «رواداری دینی به لحاظ تاریخی در وهله ی نخست به عنوان سازش موقتی میان مذاهب متخاصم آن زمان [کاتولیک و پروتستان] رخ نمود و متعاقباً به یک اصل اخلاقی مورد پذیرش مردمان متمدن و ادیان عمده ی آن ها تبدیل گردید.»

رالز همچنین اجماع همپوشان را همچون فرمولی هدایتگر برای ثبات معقول یک دموکراسی مبتنی بر قانون اساسی در جهانی تحت حاکمیت صلح پایدار مفهومپردازی میکند، یعنی بخشی از آنچه «آرمانشهر واقع گرایانه»\*اش مینامد.

آیا در شرایطی که به صورتی فزاینده جامعه ی ایران به سمت دین گریزی می رود، می توان هیچ ارتباطی یا کاربستی از این دو ساخت مفهومی رالز، یعنی سازش موقت و اجماع هم پوشان، با واقعیت ایران یافت؟

لیبرالیسم رالز سیاسی است و این سیاسیبودن یعنی مستقل از همهی «آموزههای جامع»\*\* متافیزیکی مذهبی یا سکولار است و همینطور مستقل از اینکه چه میزان از شهروندان یک جامعه دیندار هستند یا ناخداباور یا آگنوستیک و غیره. رالز می گوید لیبرالیسم نباید در باورهای

realistic utopia

<sup>\*\*</sup> comprehensive

شخصي شهر وندان مداخله كند و بر همين اساس ليبراليسم سياسي تمايلي به دین دارتر شدن یا دین گریزتر شدن جامعه یا اموری از این دست ندارد و بحثش این امور اصطلاحاً خصوصی نیست. فقط می گوید اگر شما دین دار و خداباوریا سکولار و ناخداباور هستید، می توانید و حتی مطلوب است که با تكيه بر آموزهي ديني يا سكولار خودتان مفهوم سياسي «عدالت همچون انصاف»\* یا هر مفهوم معقول دیگری از عدالت را بیذیرید و به این ترتیب به ثبات سیاسی یک جامعهی لیبرال دموکرات کمک کنید و بر دوستی مدنی\*\* بيفزاييد. پس ازقضا اجماع همپوشان بسيار به واقعيت جامعهى امروز ایران نزدیک است و در توضیح وضعیت ماکاراست چون چنان که توضیح دادم بیرون از نزاعهای دینی می ایستد. این نظریه همانقدر در جامعهای که ۸۰ درصد آن به خدا باور دارند قابل کاربست است که درمورد جامعهای که ۸۰درصدش منکر وجود خداوند هستند. البته چنان که در ادامه اشاره خواهم کردگفتارهای مکملی هم در لیبرالیسم سیاسی هستند با نام بیانیه و حدس که دست شهروندان را در دستیازیدن به آموزههای جامع دینی و سکولار خود برای توجیه اصول عدالت در گفتوگو با یکدیگر و توجیه مبانی عدالتطلبی بازمی گذارند ولی این گفتارها هم جزو هستهی اصلی ليبراليسم سياسي نيستند، بلكه مكمل آن هستند و كاربست آنها هم از سوى شهر وندان اجباري نيست، گرچه يسنديده و اخلاقي است.

یک نکته هم اضافه کنم درمورد مفهوم «آموزهی جامع» یا فراگیر که بسیار مورد استفادهی رالز است. آموزهی جامع یعنی آموزه یا دکترینی که

justice as fairness

civil friendship

فردی با توسل به آن همه ی ارزشهای خود در زندگی را تعریف می کند و ارزشگذاری می کند. رالز این مفهوم را در برابر آموزه یا امر سیاسی برساخته بود، یعنی آموزهای که فقط ناظر به ارزشهای سیاسی است و به فراتر از آن نمی پردازد. واقعیت آن است که این ها به اصطلاح جامعه شناسان «نمونه ی مثالی» هستند، یعنی در عالم واقع شما کمتر کسی را می توانید بیابید که همه ی ارزشهای خود را از درون یک آموزه ی دینی یا سکولار خاص برگرفته باشد. این «نمونه ی مثالی» است که رالز، مانند هر فیلسوف سیاسی دیگری، برای نظریه پردازی بدان احتیاج داشت و برساخت تا اموری را در واقعیت جامعه توضیح دهد.

شاید زمان آن رسیده است که به رابطه ی انگاره ی خِرَد عمومی یا عقل عمومی در آثار رالز با واقعیت ایران بپردازیم. در ابتدا توضیح دهید که منظور رالز از خرد عمومی چیست و این مفهوم چه محدودیتهایی برای گفتار دینی در حوزه ی عمومی ایجاد خواهد کرد و سپس در رابطه با نسبت این مفهوم با وضعیت حضور دین در ایران توضیح دهید.

خرد یا عقل عمومی\*\* سومین روش رالزی توجیه\*\*\* (یا دلیل آوری) برای برداشت سیاسی عدالت است که در پروژه ی لیبرالیسم سیاسی معرفی شده. خرد عمومی، به زبان ساده، خرد شهروندانی است که به صورت آزاد و برابر در مباحث حوزه ی عمومی جامعه شان شرکت می کنند. رالز کثرت گرایی معقول در یک جامعه با فرهنگ دموکراتیک را اساس قرار می دهد و می گوید

<sup>\*</sup> ideal type

<sup>\*\*</sup>public reason
\*\*\*

<sup>\*\*\*</sup> justification

یکی از اهداف لیبرالیسم سیاسی کشف شرایط و امکان یک مبنای عمومی معقول برای توجیه اصول بنیادین سیاسی از سوی شهروندان در خطاب به یکدیگر است. خرد عمومی زبان گفت و گو در حوزه ی عمومی است و نشان دهنده ی آرمان اخلاق شهروندی در یک جامعه ی دموکراتیک.

خرد عمومی همزمان یک نظریهی مشروعیت است. میشود تصور کرد اساس دولت مدرن زور است، یعنی دولت کاربرد مشروع خشونت را به خودش محدود کرده. رالز می گوید در یک دموکراسی معقول مبتنی بر قانون اساسی دموکراتیک، شهروندان در مقام اعضای اصطلاحاً «مجمع عمومی سیاسی»\* (یعنی به عنوان عضو مجلس، دولت، قوهی قضاییه و نهادهایی از این دست) و حتی به هنگام رأی دادن (یا رأی ندادن!) به عنوان شهروند، همچنان «قدرت قاهرهی حکومت» را بر یکدیگر اعمال می کنند. مطابق انگارهی عقل عمومی، این اعمال قدرت قاهرهی حکومتی فقط و فقط در صورتی مشروع است که شهروندان قادر باشند سیاستها و اصولی را که حمایت می کنند و بدانها رأی می دهند را در زیانی عمومی، یعنی زیانی سیاسی و عاری از مبانی مناقشه انگیز مابعد الطبیعی، به یکدیگر توضیح دهند. این زبان، زبان خرد یا عقل عمومی است. این آموزه که زبان مباحثات عمومی باید «سیاسی» (یعنی غیرمتافیزیکی و مستقل از آموزههای مذهبی) باشد در ادامهی اصل مشروعیت آزادی خواهانه لیبرال\*\* است که مطابق آن، «اعمال قدرت سیاسی از سوی ما تنها در صورتی پذیرفتنی و کاملاً قابل توجیه است که مطابق با قانون اساسی ای اعمال شو د که بتوان به گو نهای

public political forum

public political forum

معقول انتظار داشت همهی شهروندان بتوانند ضروریات آن را در پرتو اصول و آرمانهایی که بهعنوان اشخاص معقول و عقلانی باورپذیرشان مییابند، تأیید کنند».^

آیا این مفهوم خرد عمومی اخیر چالشی را پیش روی باورمندان دینی قرار می دهد که بتوانند با زبانی مفاهیم اعتقادی خود را صورت بندی کنند که عاری از مبانی مناقشه برانگیز مابعد الطبیعی باشد و از این طریق راهی را به سوی اجماعی هم پوشان فراهم کنند؟

مشاهده ی درستی است. این مفهوم از دین داران می خواهد با زبانی عمومی و غیردینی در حوزه ی عمومی با سایر هموطنان خود سخن بگویند، هموطنانی که ممکن است در بسیاری موارد دین دار هم نباشند. برای همین هم این مفهوم رالزی مورد نقد برخی دین داران در آمریکا واقع شده است و البته رالز کوشید در مقاله ی «بازاندیشی در ایده ی خرد عمومی» بدانها پاسخ گوید. انگاره یا ایده ی خرد عمومی از من به عنوان شهروند می خواهد اگر مسلمان یا بهائی هستم با توسل به حدیث و روایت و آیات قرآن یا آموزه های آیین بهائی در حوزه ی عمومی حکم صادر نکنم و فقط بر اساس عقلانیت و معقولیت در این حوزه سخن بگویم تا سخنانم برای بقیه هم قابل فهم باشد. البته اگر بر اساس این دو متر و معیار استدلال و توجیهی در حوزه ی عمومی در راستای عدالت ارائه کردم، اینکه در کنارش و به عنوان مکمل بحث استدلالی مبتنی قرآن و حدیث یا آموزه های بها الله هم بیاورم

rationality

reasonableness

اشکالی ندارد چون پایبندی من به ارزشهای بنیادین لیبرال دموکراسی را به صورت مضاعف نشان می دهد. بر اساس آنچه گفتم، قانون مجازات اسلامی در جمهوری اسلامی که اساس توجیه و بحث درمورد یکی از مهم ترین قوانین حوزه ی عمومی ایران یعنی قانون مجازات را بر اساس شریعت اسلامی، و نه عقلانیت و معقولیت لیبرال دموکراتیکی که مستقلاً با عقل قابل اثبات است، قرار می دهد، کاملاً با آموزه ی خرد عمومی و لیبرالیسم سیاسی رالز در تضاد است و در نقطه ی مقابل آن ایستاده. ازقضا بسیاری ناعدالتی ها در قوانین جمهوری اسلامی مانند حجاب اجباری هم با تکیه بر همین قانون مجازات اسلامی توجیه می شود و برقراری عدالت در این قانون هرگز ممکن نیست.

رالزپس از گذر سالیانی چند در نظریهی خود تعدیلاتی را وارد کرد که از این دوره با نام رالز متأخر نام برده می شود. ممکن است کمی هم دربارهی این گذار رالز از متقدم به متأخر و تفاوتی که در نسبت مفهوم خرد عمومی و صورت بندی ایده های دینی توضیح دهید؟

در آثار رالز دو خوانش از رابطهی بین خرد عمومی و آموزههای جامع شهروندان قابل تفکیک است، گرچه درمورد تفاوتهای میان این دو دوره نباید هرگز اغراق کرد، یعنی نباید تصور کرد در این فاصله تحولی انقلابی در اندیشه ی رالز رخ داده. رالز در خوانش اولیه (که «دیدگاه محدودگر» عقل عمومی خوانده شده) می گوید شهروندان در یک جامعه ی نیکسامان باید از توسل به آموزههای جامع دینی و اخلاقی در مباحثات سیاسی

<sup>\*</sup> restrictive

عمومی، خصوصاً آنجاکه بحث به ضروریات قانون اساسی و عدالت پایه برمی گردد، خودداری کنند. رالز همان جا می پذیرد در جوامعی که دین نقش مهمی را در برداشت شهروندان از خیر ایفا می کند و همین طور جوامع در حال گذار به دموکراسی (مانند ایران!)، استدلالهای جامع دینی می توانند وارد گفت و گوهای عمومی شود، البته به شرطی که این کار درنهایت به موقعیتی منتهی گردد که توسل به زبان ناب سیاسی و غیرمتافیزیکی در مباحثات عمومی، بتواند نهایتاً از سوی عموم شهروندان مورد احترام قرار گیرد.

خوانش اولیهی رالز از خرد عمومی از سوی برخی منتقدین به همسویی با نظریهی سکولاریزاسیون در جامعه شناسی دین متهم شده که مطابق آن، با متجددشدن یک کشور و جامعه در طول تاریخ، دین نیز لاجرم از حوزهی عمومی پاپس می کشد. ارالز بعدها در واکنش به منتقدان دیندار موضع خود را تعدیل کرد، گرچه چنان که اشاره شد همین برداشت متقدم از عقل عمومی هم دین را از حوزهی عمومی به کل بیرون نمی کرد، خصوصاً در مواقعی که آموزههای دینی بتوانند نقشی در تحکیم ارزشهای لیبرال دموکراتیک در فرهنگ جامعه ایفاکنند، چنان که مثلاً شخصیتهای مهمی در تاریخ آمریکا، از همه مشهورتر مارتین لوتر کینگ (۱۹۲۹ ۱۹۲۹) با توسل به انجیل برده داری را رد کرده اند.

این رویکرد در صورت بندی متأخر جان رالز از عقل عمومی که آن را «دیدگاه شمولگرا از فرهنگ سیاسی عمومی» می نامد، حتی بیشتر نمود می یابد. در مقاله ی مشهور «بازاندیشی در ایده ی خرد عمومی» (۱۹۹۷)، که در واقع

<sup>\*</sup>secularization thesis

آخرین تقریر رالز پیش از فوتش از مفاهیم عمده ی لیبرالسم سیاسی است، رالز صریح می گوید «در هر زمانی» برداشتهای جامع و متافیزیکی دینی و غیر دینی از مفهوم خیر اجازه ی ورود به مباحث سیاسی در حوزه ی عمومی را دارند، به این شرط که توان برآوردن «شرط» ترجمه پذیری را داشته باشند که مطابق آن «آموزههای جامع معقول، \*\* چه دین دارانه و چه غیر دینی و سکولار، مجازند در هر زمانی در میانه ی مباحث سیاسی عمومی مطرح شوند، مشروط به اینکه هم زمان دلایلی سیاسی خودبسنده و کافی و نه دلایلی که اساسشان صرفاً آموزههای جامع است برای حمایت از آنچه که آموزههای جامع مورد بحث در توجیه آن ارائه شده اند، ارائه شود». ۱۱

شما از دو گفتار محمل برای مفاهیم اجماع همپوشان و خرد عمومی در لیبرالیسم سیاسی سخن گفتید. رالز در کنار خرد عمومی از «حدس» و «بیانیه» هم در مقالهی «بازاندیشی در ایدهی خرد عمومی» (۱۹۹۷) سخن می گوید و از تصمیمات شورای دوم واتیکان و همین طور خوانش رفرمیستی عبدالله النعیم و محمود طاها از شریعت به عنوان مثال هایی از جمع پذیری آموزه های دینی با لیبرالیسم سیاسی مثال می زند. می شود در این زمینه هم توضیحی بدهید؟

همراه با «دیدگاه شمولگر» از خرد یا عقل عمومی، رالز دو گونه از گفتار

proviso

<sup>\*\*</sup>reasonable comprehensive doctrines

discourse

دینی به نامهای «حدس [همدلانه]» و «بیانیه» \* را هم معرفی می کند که فاصله گذاری او را با نظریهی سکولاریزاسیون در جامعه شناسی کلاسیک كه ذكرش رفت حتى بيشتر عيان مي كند. هم حدس همدلانه و هم بيانيه «گفتارهایی غیرعمومی» هستند که از انگارهی خرد عمومی حمایت می کنند و تفاوت میان آن ها صرفاً تفاوت میان باور های کنشگر انشان است. بیانیه هنگامی رخ میدهد که شهروند (معقولی) آشکارا نشان میدهد چگونه آموزهی دینی جامعی که بدان باور دارد (مثلاً اسلام یا آیین بهائی و غيره) يک بر داشت سياسي ليبرال از عدالت را، بدون دچارشدن به تناقض، تأیید می کند. بیانیه به ما به عنوان گوینده این امکان را می دهد که نشان دهیم «چگونه ما از درون آموزههای [دینی] خودمان، می توانیم یک برداشت سیاسی عمومی معقول از عدالت را با اصول و ایدئالهایش تصدیق کنیم و چگونه این کار را درعمل انجام میدهیم» ۱۲ به بیان دیگر، هدف از اصطلاحاً بیانیه آن است که به سایر شهروندانی که به آموزههای جامع معقول ولي متفاوتي نسبت به ما باور دارند اين اطمينان داده شو د که ما نيز به عنوان فرد مؤمن، یک برداشت سیاسی در خانواده ی برداشت های معقول از عدالت را تصديق مي كنيم.

در حدس همدلانه، برخلاف بیانیه، گوینده خودش دین دار نیست ولی با دینی مشخص و متدینان آن دین همدل است، امکان خوانش دموکراتیک از آن دین را ممکن می داند و در این زمینه می کوشد. در حدس همدلانه به تعبیر رالز، «ما بر اساس آنچه که معتقدیم یا حدس می زنیم، آموزههای

<sup>\*</sup> conjecture

declaration

پایه ی دینی یا سکولار عدهای دیگر است، استدلال می کنیم و می کوشیم نشان دهیم که علی رغم آنچه که آنها در بادی امر فکر می کنند، ایشان همچنان می توانند یک برداشت سیاسی معقول را تصدیق کنند که مبنایی برای استدلال عمومی هم باشد». ۲۰ کتاب آندرو مارچ با عنوان اسلام و شهروندی لیبرال ۲۰ چنان که من در فصل سوم کتابم شرح دادهام، نمونهای از حدس همدلانه با تکیه بر منابع فقهی اسلام سنی است و همزمان کوشیده این روش رالزی توجیه را شرح وبسط دهد و مبانی اخلاقی آن را بیشتر تدقیق کند.

رالز می گوید هم در بیانیه و هم حدس، شهروندان باورمند به دیدگاههای جامع معقول ولی مختلف به یکدیگر اطمینان خاطری می دهند که به مبانی دموکراسی و عدالت و رواداری باور دارند و درنتیجه پیوندهای مبتنی بر «دوستی مدنی» را در میان خویش تحکیم می بخشند. به تصریح رالز خوانش رفرمیستی عبدالله احمد النعیم (متولد ۱۹۴۶) و استادش محمود طاها (۱۹۸۵–۱۹۰۹) از شریعت اسلامی در کتاب بهسوی یک اصلاح اسلامی (و همین طور کتاب متأخرتر النعیم با عنوان اسلام و حکومت اسلامی (و همین طور کتاب متأخرتر النعیم با عنوان اسلام و حکومت از وضعیتی است که یک نفر از منظری اسلامی از ارزش های سیاسی خرد عمومی و قانون اساسی گرایی دموکراتیک و اجماع هم پوشان حمایت می کند. ۱۵

نمونهی دیگری که رالز درمورد بیانیه و حدس، سند آزادی های دینی موسوم به Dignitatis Humanae صادرشده از سوی شورای دوم واتیکان در سال ۱۹۶۵ است. بر اساس این سند که از تحولات مهم در دنیا پس از جنگ جهانی دوم در بحث رابطهی مسیحیت کاتولیک و دموکراسی است،

کلیسای کاتولیک روم برای اولین بار آشکارا تعهد خود را به اصل آزادی دینی مندرج در قانون اساسی های لیبرال دموکراتیک مدرن و غربی بیان کرد و خود را از اتهام پیشین حمایت از نظام های غیر دموکراتیک و دیکتاتوری بیش از پیش مبراکرد.

به عنوان سؤال آخر از شما می پرسم که به نظر می رسد در ایران پس از انقلاب ۱۳۵۷ تلاشهایی از سوی روشنفکران دینی در واکنش به خوانش رسمی و شریعتمدارانه از اسلام صورت گرفت که باکمی تسامح شاید بتوان آن را تلاشی «بیانیه» گونه از صورت بندی اسلام دانست. آیا هیچ تلاش متقابلی از سوی جامعهی فرهیختهی غیر دین دار برای ارائهی خوانشی همدلانه و دموکراتیک از دین صورت گرفته است؟

ازنظر رالزغیر دین داران به دو نحو می توانند به رواج فرهنگ لیبرال دموکراتیک در جامعه کمک کنند. یکی اینکه نشان دهند که آموزه ی جامع یا غیر جامع سکولارِ مورد حمایت ایشان با برداشت معقول رالزی یا غیر رالزی از عدالت سازگار است. مثل فمینیسم یا مارکسیسم یا طبیعت گرایی سکولار یا ملیت گرایی را در نظر بگیرید و فرض کنید فردی به قرائتی جامع از این آموزه ها باور دارد و عمده ی ارزش های خود را از یکی از این ها می گیرد. به زبان بسیار ساده و قتی یک آموزه ی سکولار یا دینی از نظر رالز معقول است که با اصل رواداری لیبرال که در بالا بحثش رفت و مبانی آزادی خواهی (یعنی بخش اول اصل عدالت همچون انصاف رالز) سازگار باشد.

بر این اساس، غیردین داران هم می توانند بیانیه ی سکولار موردنظر خودشان را صورت بندی کنند و نشان دهند آموزه ی جامع ایشان چطور رواداری و آزادی خواهی را در بر می گیرد و چطور با حقوق و آزادی های کسانی که در

جامعهی دین دار هستند یا به هر نحوی عقاید ایشان را قبول ندارند سازگار است و آزادی و حقوق برابر ایشان را مانند آزادی و حقوق برابر هم کیشان نامعتقد خودشان گرامی می دارد. البته، چنان که اشاره کردم، کاملاً ممکن است غیر دین داری از این هم فراتر رود و بکو شدیس از مطالعهی همدلانهی آموزههای یک دین خاص، مثلاً اسلام یا آیین بهائی، و تعمق کافی در آنها سازگاری آن آموزهها را با مبانی دموکراسی نشان دهد.

درمورد بخش دیگر سؤالتان به نظر من در جامعهی ما، کوشش هایی که محمدرضا نیکفر به عنوان یک فرد سکولار و غیر دین دار در زمینهی گفتو گو با دین داران انجام داده، مثالی عینی دربارهی این است که چگونه ایده های لیبرالیسم سیاسی می تواند زمینه ی گفت و گو میان روشنف کران دینی، و غیردینی و کلاً دین داران و نامعتقدان را فراهمتر آورد. البته رویکرد نیکفر تنها یک نمونه است و قطعاً افراد دیگری هم هستند که شاید تعدادشان در ايران امروز كم هم نباشد.

در ماه ژانویهی ۲۰۱۷ در برنامهی «پرگار» بی بی سی فارسی در میزگردی با عنوان «روشنفكران غيرديني و ديني، چه تعاملي؟» چشمانداز تعامل سازندهی میان روشنفکران غیردینی و دینی مورد بحث قرار گرفت. محمدرضا نيكفر كه باانتقاداتش ازالهيات اسلامي هم شناخته شده است، درآن ميزگر د بدون آنكه مستقيماً نامي از ليبراليسم سياسي ببرد، با الهام از رالز یا شاید هابرماس متأخر که مباحثش در زمینهی رابطهی دین و دموکراسی بي شباهت به رالز نيست، استدلال كرد كه گرچه روشنفكران غيرديني و دینی در زمینهی «حقیقت» با هم اختلاف نظرهای شاید حل نشدنی دارند، زمینه ی همکاری میان ایشان در موضوع دموکراسی خواهی و حول برداشتی مشترک از «عدالت» سیاسی (بهتعبیر رالز) فراهم است. نیکفر نحوهی همکاری میان روشنفکران غیردینی و دینی بر سر برداشت سیاسی مشترک از عدالت را با این مثال شرح داد:

[فرض کنید] خانه ی مشترکی داریم و در خانه ی مشترک می خواهیم اصولی را بگذاریم برای کار [همکاری]. مثلاً در خانه ی مشترک می گوییم که جای این کارد اینجاست، نگذاریدش روی میز چون ممکن است بیفتد روی دست و پای من. و روی این توافق می کنیم. ولی اگر یکی آمد و گفت این کارد مقدسی است و جایگاه ویژهای دارد و باید از این بالا آویزان باشد، من با این مشکل دارم. مشکل در امتیاز خواهی است.

در این رویکرد، همزیستی بدیل خشونت ورزی است و برای دستیابی به چنین وضعیتی انسانهای مذهبی و غیرمذهبی باید از «هرگونه اعمال ولایت، حالا به اسم تاریخ، به اسم فرهنگ، به اسم اینکه این ریشه در مردم ما دارد، یا هرچیز دیگری» سرباز زنند.

پیروسخن نیکفر، می شودگفت که روشنف کران سکولار و دینی از اختلافات بنیادینی در مقام حقیقت، خصوصاً در ارتباط با جایگاه دین برخوردارند که با گفت و گو هم به آسانی قابل رفع نیست. مثلاً افرادی در دسته ی اول بر این باورند که شر بنیادگرایی اسلامی ریشه در آموزه های قرآنی و سنت اسلامی دارد، در حالی که دسته ی دوم عمدتاً بنیادگرایی را انحرافی از اسلام راستین می دانند. اما مانند نیکفر می شودگفت این ناسازگاری معرفتی بدین معنا نیست که همکاری در نقد و نفی استثمار و تبعیض و در دفاع از دموکراسی بیشتر برای آینده، ممکن نیست. به تعبیر او ما برای «جهیدن از حوزه ی حقیقت به حوزه ی عدالت» لازم نیست همه ی توشه ی معرفتی مان را با خود ببریم. باز با تکیه بر مثال خانه ی مشترک که ذکر شد: «من و شما می توانیم درمورد آرایش این خانه توافق داشته باشیم بدون آنکه نظرمان

يكسان باشد درمورد اينكه جنس اين [اشيا داخل خانه] چيست و اين جنس از كجا آمده ولى ما مىتوانيم تشخيص دهيم [و به توافق نظر برسيم] اين بهتر است اینجا باشد و اگر آنجا باشد مضر است.»۱۸

نتیجه آنکه غیر دین داران و دین داران به رغم اختلافاتشان در سیهر حقیقت، كاملاً مىتوانند در سپهر عدالت با يكديگر هميارى نمايند؛ و چنانكه آموزههای خرد عمومی و اجماع همپوشان رالز به ما نشان میدهند، برای دستیابی به اجماع سیاسی\_اخلاقی، توافق معرفت شناختی لازم نیست.

<sup>1</sup> Meysam Badamchi (2017) **Post-Islamist Political Theory: Iranian Intellectuals and Political Liberalism in Dialogue**. Cham: Springer, 'Philosophy and Politics: Critical Explorations' Series.

<sup>2</sup> Mojtaba Mahdavi (2011) "Post-Islamist Trends in Post-revolutionary Iran", Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 31(1), pp. 94-109; cf. Chantal Mouffe (1993) The Return of the Political. London & New York: Verso.

۳ ىنگرىد ىە

Jurgen Habermas (2006) "Religion in the Public Sphere", European Journal of Philosophy, 14(1), pp. 1-12; d' Entreves (1996) Maurizio Passerin & Seyla Benhabib (eds.) Habermas and the Unfinished Project of Modernity: Critical Essays on the Philosophical Discourse of Modernity. Polity Press.

<sup>4</sup> John Rawls (1980) "Kantian Constructivism in Moral Theory", **the Journal of Philosophy**, 77(9), pp. 539–540.

٥ بنگريد به:

John Rawls (1996) **Political Liberalism**, paperback edition. New York: Columbia University Press, p. 387.

<sup>6</sup> Political Liberalism, p. 12.

<sup>7</sup> John Rawls (1999) **The Law of Peoples; With the Idea of Public Reason Revisited**. Cambridge, Massachusetts & London, England: Harvard University Press, p. 113.

<sup>8</sup> Political Liberalism, p. 217.

9 **Political Liberalism**, p. 249f.

ا به عنوان نمونه بنگرید به مرور کورزمن بر کتاب *اسلام و حکومت سکولار* عبدالله النعیم: Charles Kurzman (2008) "An Islamic Case for a Secular State" (review of An-Naim's Islam and the Secular State), The Immanent Frame.

<sup>11</sup> John Rawls (1997) "The Idea of Public Reason Revisited", **The University of Chicago Law Review**, 64(3), p. 784.

<sup>12</sup> "The Idea of Public Reason Revisited", p. 786.

13 ibid

<sup>14</sup> Andrew March (2009) Islam and Liberal Citizenship: The Search for an Overlapping Consensus. Oxford: Oxford University Press.

آندرو مارچ، در حال حاضر استاد فلسفهی سیاسی تطبیقی در دانشگاه ماساچوست آمریکاست. ۱۵ بنگرید به پاورقی زیر در مقالهی «بازاندیشی در ایدهی خرد عمومی» رالز و همینطور کل دو کتاب **بهسوی یک اصلاح اسلامی** و **اسلام و حکومت سکولار** از عبدالله النعیم:

"The Idea of Public Reason Revisited", pp. 782–783n;

Abdullahi Ahmed An-Naim (1990) Towards an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights and International Law. Foreword by John Voll, Syracuse, New York: Syracuse University Press;

Abdullahi Ahmed An-Naim (2008) Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Sharia. Cambridge, Massachusetts, and London: Harvard University Press. ۱٦ ىنگرىد بە:

"The Idea of Public Reason Revisited", p. 796n.

برای اصل سند شورای دوم واتیکان بنگرید به:

"Dignitatis Humanae: Declaration on Religious Freedom, on the Right of the Person and of Communities to Social and Civil Freedom", Pope Paul VI, 7 December 1965.

۱۷ دو بند مفهوم یا برداشت مشهور «عدالت بهمثابهی انصاف» رالز از قرار زیر است:

الف) هر شهروندی از حقی برابر از آزادی در یک طرح کاملاً مکفی از آزادیهای بنیادین برابر برخوردار است؛ طرح مزبور [در آزادی فردی] لازم است با طرح مشابهی از آزادیها برای همگان سازگار باشد.

ب) نابرابری های اجتماعی و اقتصادی در صورتی مجازند که دو شرط را بر آورده کنند. نخست، نابرابری اجتماعی و اقتصادی باید با مشاغل و مناصب به گونهای در بیوند باشند که همگان، در راستای شرط برابری منصفانهی فرصتها، از دسترسی به این مشاغل و مناصب برخوردار باشند؛ و دوم، چنین نابرابری هایی درنهایت باید بیشترین سود را برای کمبهره ترین اعضای جامعه فراهم آورد. بنگ بد به:

Political Liberalism, p. 291.

۱۸ ىنگىدىد:

برنامهی پرگار، «روشنفکری دینی و غیردینی: چه تعاملی؟»، بیبیسی فارسی. با اجرای داریوش کریمی و شرکت محمدرضا نیکفر، داریوش آشوری و ماشاءالله آجودانی، ۱۴ ژانویهی ۲۰۱۷.

## بازآفرینی دین؛ شرط مشارکت دین در جامعهی مدنی

ديويد پالمر درگفتو گو با ايقان شهيدي

دیوید پالمر استاد انسان شناسی و جامعه شناسی دین در دانشگاه هنگ کنگ است. حوزه ی تدریس و تحقیق او مرتبط با تاریخ، مطالعات ادیان و چین شناسی است و شهرت او در وهله ی اول به دلیل نوشتن کتاب معروف مسئله ی دین در چین مدرن \* است. از او کتب و مقالات متعددی در زمینه های ادیان چینی، تحول در نهضت های دینی و روحانی قرن بیستم تا امروز، جامعه ی مدنی، دائوئیسم، آیین بهائی و نهضت های دینی مدرن و فراملی به چاب رسیده است.

<sup>\*</sup> The Religious Question in Modern China

ایقان شهیدی: در زمانهای که اکثر مردم به سکولاریسم اعتقاد دارند، چرا شما معتقدید که دین باید در جامعهی مدنی مشارکت داشته باشد؟ این مشاركت از نظر شما بايد چگونه باشد؟

دیوید یالمر: من معتقدم در بحث بر سر نقش دین در جامعهی مدنی در نقاط مختلف جهان ما باید به «اصول معنوی» فکر کنیم. منظور من از اصول معنوی، اصولی همچون عدالت، وحدت و برابری زنان و مردان است. این ها اصولی هستند که می توان آنها را جهان شمول در نظر گرفت و می توانند اصول مشترکی برای مردم از پیشینهها و فرهنگهای مختلف، با باورهای دینی یا غیردینی، محسوب شوند. برای مثال، همهی مردم موافق اند که ما در جامعه نیاز به میزان بیشتری عدالت یا برابری داریم. اینها اصولی هستند که مردم از هر پیشینهای را پیرامون آرمانهای مشترک گرد هم می آورند. من به این دلیل آنها را اصول معنوی می نامم که از دیدگاه ادیان این اصول بازتایی از صفات خداوند یا انعکاس رابطه ی ما با او هستند. در دیدگاه دینی، عدالت صرفاً یک خواستهی انسانی نیست بلکه یکی از خصوصیات روح انسان است.

منظورتان از اینکه برخی از ادیان عدالت را به عنوان خصوصیت روح انسان می دانند چیست و چه ارتباطی با نحوه ی مشارکت دین در عرصه ی عمومي خواهد داشت؟

اگر فرض کنیم که آنطور که ادیان می گویند خدا تجسد عالی ترین شکل عدالت است، پرسشي كه با آن مواجهيم اين است كه ما به عنوان افراد چگونه مي توانيم ياد بگيريم كه هرچه بيشتر اين صفت را از خودمان ظاهر سازيم؟ و چگونه جامعهی ما می تواند به تدریج این صفت را انعکاس دهد؟ از این دیدگاه است که من برای دین در جامعه ی مدنی نقش در نظر می گیرم.

به این صورت، دینی که در عرصهی عمومی مشارکت خواهد کرد را شما معادل مجموعهای از «اصول» الهام بخش در نظر می گیرید. درست است؟

بله. البته این امر مستلزم بازتعریف و ارائه ی فهم جدیدی از دین است. برای بسیاری از مردم دین تنها به معنای تحمیل مجموعه ای اصول جزمی یا یک اید تولوژی خاص است اما من دین را فضایی برای یادگیری می بینم؛ اجتماعی\*که در آن مردم یاد می گیرند چگونه این اصول و فضیلتها را پیاده سازی کنند. دین در این نگاه به معنای امرونهی به مردم و پند و اندرزدادن به آنها نیست. اگر به مثال عدالت بازگردیم، نقش دین این نیست که به مردم بگوید «شما باید عدالت را رعایت کنید» یا اینکه «خدا می گوید که باید عادل باشید»، بلکه دغدغه ی اصلی دین و دین داری یادگیری این است که چگونه در زندگی شخصی و در زندگی جمعی مان می توانیم این فضیلتها را پیاده کنیم؟

اما این شیوه چه تفاوتی با سایر شیوههایی خواهد داشت که در جامعه توسط سایرینی اجرا می شود که دین باور نیستند و به دنبال ترویج عدالت هستند؟

<sup>\*</sup> Community

به نظرم، این رویکرد با دو شیوهی رایج برای پیشبرد عدالت در جامعهی امروز متفاوت است. یکی از این شیوهها رویکر د بالایهپایین یک حکومت اقتدارگرایانه است که از عدالت به عنوان شعاری ایدئو لو ژیک استفاده می کند و با توسل به زور سیاستهای بالابهپایین را به نام عدالت اعمال می کند. اما این گونه عدالت دیگر برای مردم بیمعنا شده است. آنها عدالتی را که حکومت ادعایش را میکند درک نمیکنند. رویکرد دیگری که بیشتر پایین به بالا است این است که به خیابان بروید و فریاد عدالت طلبی سر بدهید. به نظر می رسد این رویکرد نقطهی مقابل ادعاهای حکومت برای جاریساختن عدالت باشد. اما درحقیقت در هر دوی این رویکردها ما گروهی از مردم را داریم که چه در حکومت و چه در کف خیابان ها دغدغهی عدالت را دارند اما بهصورت یک ایدهی انتزاعی و بدون آنکه درک مناسبی از چگونگی به عمل تبدیل کردن آن داشته باشند. در این میان، در برداشت دینی یا معنوی از عدالت، عدالت چیزی نیست که ما بخواهیم بر جامعه تحميل كنيم يا حكومت را تحت فشار وادار به پذيرش آن كنيم. در اين نگاه عدالت بخشی از روح و وجود من است. چیزی است که باید دربارهی آن یاد بگیرم. باید برای یادگیری آن و عملیسازی آن در زندگی روزانه ام تلاش کنم. همچنین ما به عنوان یک جامعه ی دینی درباره ی این موضوع در کنار هم یاد می گیریم. ما در خانوادهها و محلههایمان و در موقعیتهای ساده و با اقدامات کوچک درمورد برپایی عدالت یاد می گیریم. و هرچه بیشتر این چیزها را در کنار هم و در مقیاس کوچک یاد بگیریم، میتوانیم بهتدریج این یادگیریها را به سطوح بالاتر و پیچیدهتر منتقل کنیم. این گونه است که ما ظرفیت عمق و مایهبخشیدن به یک اصل معنوی مانند عدالت را به گونهای که فراتر از برداشتهای حقوقی یا شعارگونه باشد، کسب می کنیم. اینجاست که من فکر می کنم دین می تواند نقش مهمی در جامعه ی مدنی ایفا کند اما شرطش این است که دین بتواند در نقش خود بازنگری داشته باشد و خودش را به عنوان یک جامعه ی در حال یادگیری ببیند، جامعه ی که هدفش یادگیری تبدیل معنویت به اقدام های عملی برای بهبود وضعیت جامعه ی بزرگ است.

به نظر می رسد که این برداشت شما از دین کاملاً با آنچه امروز به اسم دین می شناسیم متفاوت است. بسیاری از جوامع دینی دنیای امروز کاری را که شما می گویید انجام نمی دهند. این طور نیست؟

پاسخ من این است که باید درباره ی بازآفرینی دین فکر کنیم. دین همیشه در حال تغییر و تحول است. اگر به دهههای گذشته در نقاط مختلف جهان نگاه کنید این تغییرات را در جهان مسیحیت، اسلام و در شرق و جنوب آسیا می توانید شاهد باشید. سرعت تغییر ادیان، اینکه چطور ایدههایشان را مطرح می کنند، چطور این ایده ها در حوزه ی خانواده، جامعه و سیاست نمود پیدا می کند، اینکه چه برداشت هایی از این ایده ها وجود دارد و چطور تفسیر می شوند، متحیرکننده بوده است. تغییر می تواند سویه ی مثبت یا منفی داشته باشد. اما حرف اصلی من این است که ادیان همواره در حال بازآفرینی خود هستند. ممکن است صحبت های من درباره ی بازتعریف دین به نظر رادیکال برسد. اما چراکه نه؟ شاید حال زمان مناسبی است که دین چطور می تواند خود را بازآفرینی کند.

جفری الکساندر نظریهای در باب تفکیکهای جوامع بر اساس الگوهای مقدس و غیرمقدس دارد که به بحث ما مربوط می شود. می دانم که شما

با او همکاری هایی داشته اید و در یکی از آثارتان نیز تئوری سیهر عمومی الکساندر را نقد کردهاید. در ابتدا میتوانید توضیح دهید که نظریهی او چگونه برای تبیین شکافهای موجود در جوامع مختلف، از جمله شكاف بين جوامع دين دار و غير دين دار مورد استفاده قرار گرفته است؟ جفری الکساندر یکی از متفکران برجسته در نظریهی جامعهشناسی معاصر است اما زیاد دربارهی دین بهطور مستقیم چیزی ننوشته است اما حرفهایش دلالتهای عمیقی برای ارتباط بین دین و عرصهی عمومی داشته است. من تنها به بخشهای مرتبطتر نظریهی او اشاره می کنم. او معتقد است که ما به دو صورت می توانیم به دین فکر کنیم؛ یکی دین به طور خاص (Religion با R بزرگ) که اشاره به ادیانی مثل مسیحیت و اسلام دارد که خودشان را واضحاً دین می نامند و دیگری دین در معنای عام آن (religion با ۲ کوچک) که به ساختارهای دینی رایج در هر جامعهای اشاره دارد.

يس ابتدا لطفاً دربارهي بخش اول نظر الكساندر، يعني نقش دين خاص (یعنی Religion با R بزرگ) بگویید.

در نظریهی جفری الکساندر در زمینهی عرصهی عمومی، جوامع دینی ضرورتا اعضاي عرصهي عمومي نيستند زيرا اين جوامع نيازمند عضويت یا تعهد انحصاری هستند. عرصهی عمومی بهنوبهی خود همواره در حال تلاش برای ایجاد جوامعی مبتنی بر همبستگی است و همواره در تلاش است تا دایرهی این همبستگی گسترش یابد. این تلاش عرصهی عمومی براي ازميان برداشتن مرزها و دربرگرفتن جوامع مختلف نكتهي بسيار مهمي

است. وقتی مردم در عرصهی عمومی مشارکت دارند، احترام به دیگران و همکاری با یکدیگر را می آموزند و یاد می گیرند علی رغم پیشینه ها و اعتقادات متفاوت خود را اعضای یک اجتماع ببینند. پس میبینیم که یک جامعهی دینی رابطهی خاصی با عرصهی عمومی دارد. جامعهی دینی از یک سو، ارزشهای مطلقی دارد و نمی تواند به آسانی خودش را به روی عدهی بیشتر و بیشتری بگشاید زیرا شرایط و معیارهای مشخصی برای باورمندی و عضویت در یک اجتماع دینی وجود دارد. از سوی دیگر، حضور جوامع دینی برای عرصهی عمومی ارزشمند و افزودههایی همچون واردكردن ارزشها و اصول اخلاقي دارد. اين شبيه همان مسئلهاي است که راجع به اصول معنوی ذکر کردم. از طرف دیگر، عرصهی عمومی نیز بهنوبهی خود بر جوامع دینی اثرگذار است و بر اثر تعامل میان جوامع دینی و سپهر عمومي، برخي ارزشهاي مشترک ميان آنها شکل مي گيرد. براي مثال، اکنون در غرب بسیاری از جوامع دینی با ایدهی برابری جنسیتی موافق هستند اما باید در نظر داشت که همیشه این گونه نبوده است. در اثر تعامل با عرصهی عمومی، برابری جنسیتی به یک ارزش برای جوامع دینی تبدیل شده و حالا آنها به متون دینی خود رجوع می کنند و می گویند: «درحقیقت، در انجیل می شود دید که زن و مرد از نظر شرافت انسانی با هم برابر هستند.» اما اینها تفاسیر جدیدی است که ریشه در فشارهای وارده از عرصهی عمومی دارد. پس میبینید که یک رابطهی متقابل میان عرصهی عمومی و جوامع دینی مشخص وجود دارد و هر دو بر یکدیگر اثر می گذارند.

اما الکساندر در بخش دیگر نظریهاش بر آن است که ساختارهای جوامع فارغ از آنکه دین دار باشند یا نه، دینی است. می توانید آن را توضیح دهید؟ دقیقاً. اینجا بحث دین در معنای عام آن منظور است (religion با ۲ کوچک). تئوری جامعهی الکساندر از بسیاری جهات بر اساس تئوری کلاسیک جامعه شناسی دور کیم درمورد دین است. من در اینجا تنها به توضیح چند نکته که به درک ما درمورد سکولاریزاسیون و جامعهی پساسکولار کمک می کند، اشاره می کنم. ایدهی اصلی این است که هر جامعهای یک اجتماع اخلاقی (Moral community) است که پیرامون ارزش هایی مقدس گرد هم آمده است. نکتهی مهم در این بخش از نظریهی الکساندر این است که وقتی ما حول ارزشهای مقدس گرد هم می آییم، به این معنا نیز هست که علیه ضدارزش های مقدسمان، یعنی ارزش های دنیوی و یست نیز متحد هستیم. در جامعهی مدرن، ارزشهای مقدسی که پیرامون آن جمع می شویم، معمولاً در قالب گونه هایی از مدنیت درک می شوند. ما مدرنبودن را مدنی بودن تعریف می کنیم. برای مثال، در آمریکا آزادی سیاسی یکی از ارزشهای مقدس اساسی است. این طور استنباط می شود که برای آزادبودن باید از برخی توانمندیهای مدنی برخوردار باشید؛ برای مثال، ظرفیت عقلانیت، ظرفیت گوش دادن به دیگران و شرکت کردن در مباحثه و مناظرهی منطقی. بر این اساس افرادی که از عقلانیت برخوردارند برای آزادی و دموکراسی مناسب هستند. پس اجتماع سیاسی خود را علیه کسانی تعریف می کند که از این ظرفیت ها بر خوردار نیستند یا مخالف این ارزش ها هستند.

وقتى جوامع اروپايي خودشان را بهعنوان جوامع اخلاقي ليبرال، سكولار و مدرن برساختند، آگاهانه خودشان را در تضاد با مردم تحت استعمار در

شرق و جنوب که خرافاتی و عقب افتاده در نظر گرفته می شدند، قرار دادند؛ مردمی که پیرو ادیان عرفانی و خرافی بودند و نمی توانستند حکومتهای مدنی دموکراتیک داشته باشند. شما برای ساختن یک جامعهی اخلاقی مدرن، سکولار و مدنی، نیاز به تو دههای غیر متمدن و متدین دارید تا بتوانید مبارزوتان برای گسترش تمدن را توجیه کنید. این امر حتی در جامعهای مثل فرانسه که سکولاریسم (لائیسیته) یکی از ارزشهای مقدس ملت است، مصداق دارد. ایدهی اصلی ایجاد جامعهای متشکل از مردم متمدن و عقلانی است که پیرو ارزش های جمهوری فرانسه باشند. انقلاب فرانسه، یک جامعهی اخلاقی جدید ایجاد کرد. کلیسای کاتولیک در دفاع از نظم پادشاهی قدیمی، علیه نظم اخلاقی جدیدی که در حال شکل گرفتن بود، مبارزه کرد. در این مثال، دین نمایندهی نیروهای غیرمتمدن و پستی بودکه با نیروهای ترقی خواه روشنگرایی و دموکراسی مبارزه می کرد. مسیحیت فرانسوی به مرور زمان «اهلی» شد و جای خود را در نظم مدنی جمهوری پیدا کرد. در مقطعی، یهودیان بودند که به عنوان نیروهای ضدتمدنی، اهریمنی جلوه داده می شدند و اکنون مسلمانان هستند که به عنوان عناصر خطرناک و ضدمدنی ای که جمهوری فرانسه را تهدید می کنند، دیده می شوند. مردم غیرمتمدن آنهایی هستند که اجتماع اخلاقی ما را در معرض خطر قرار مى دهند. براى آنكه بتوانيد خو دتان را به عنوان يك اجتماع اخلاقي سكولار تعریف کنید، داشتن یک جمعیت مذهبی خطرناک ضروری است. شما به دشمنی دینی نیاز دارید که شما را به مخاطره بیندازد و درنتیجه، ضرورت داشتن یک جامعهی سکولار و روشنفکر تأیید شود. این تنش میان سکولارها و دین دارها که در فرانسه بسیار شدید است، درحقیقت در ذات تعریف سکولاریسم است. گویی برایآنکه جامعهی سکولار بتواند

ارزشهای سکولار خود را پیاده و از آنها دفاع کند، نیاز به مردم دین داری است که برای جامعهی سکولار خطر محسوب شوند.

هنگامی که مذهب کاتولیک بهشدت ضعیف شد و تأثیر واقعی خو د را در جامعه از دست داد چه اتفاقی افتاد؟ خیلی طولی نکشید که اسلام به عنوان عامل ضدمدنی تهدید کننده ی لائیسیته، جایگزین کلیسای کاتولیک شد. همین اتفاق در برخی جوامع دین دار رخ می دهد که بی دینی را به عنوان نیروی ضدتمدنیای می بینند که جامعهی اخلاقی باید مقابل آن از خود دفاع کند. یک جامعهی دینی بنیادگرا نیاز به تهدید از جانب فساد غیردینی دارد تا رسالتش در حفاظت و اعمال ارزش های دینی را توجیه کند.

الکساندر معتقد است که جامعه پیرامون ارزش های مدنی مشترک گرد هم می آید و خود را علیه کسانی می داند که غیرمدنی یا ضدمدنی در نظر گرفته می شود؛ کسانی که مخالف ارزش های مدنی آن جامعه هستند. این، ساختار اخلاقی تمامی جوامع است و درمورد هر جامعهی دموکراتیک صدق مي كند. فرقى نمى كند آن جامعه ليبرال دموكراسي باشد يا دموكراسي اسلامی یا دموکراسی سوسیالیستی. در هر شکلی از دموکراسی، تو دهی مردم (demos) در پشتیباتی از مجموعهای از ارزش های مقدس و در مخالفت با مردمی که نقطهی مقابل آنها ارزشها را نمایندگی می کنند، با هم متحد هستند. در برخی از جوامع آداب «دینی» اهمیت خود را تا حدی از دست دادهاند اما همهی دموکراسی ها \_ چه لیبرال، چه اسلامی یا سوسیالیستی \_ آدابورسوم سیاسی، تظاهرات جمعی و حتی جنگهایی مخصوص خود دارند که نماد مبارزه میان مردم متمدن و غیرمتمدن، فرشتهخوها و شيطان صفتان است. اين مسئله همهجا مصداق دارد؛ چه دريک حکومت دینی مثل ایران، یا یک جامعهی بهشدت سکولار مثل فرانسه یا جامعهای

نیمه سکولار مثل آمریکا. این نکته ی مهمی است و به ما می گوید که ما در حقیقت هیچوقت از ساختار عمیقاً مذهبی ای که شالوده های جامعه مان را می سازد، راه گریزی نداریم. الکساندر این را تمایز مقدس غیر مقدس می نامد و آن را بر تمامی جوامع مدرن حاکم می داند؛ چه جامعه سکولار باشد، چه دینی، همه ساختار مشترکی دارند. این، پارادو کس عمیقی در دموکراسی مدرن است که شالوده اش مبتنی بر حذف است. به همین دلیل است که من به شیوه ای که «دموکراسی» در حال حاضر پیاده می شود، چه در جوامع لیبرال و چه غیرلیبرال، بدبین هستم. بعد تر در این مورد بیشتر توضیح خواهم داد.

درحقیقت، فارغ از اینکه اجتماع اخلاقی چهچیزی را بهعنوان ارزش بنیادین و مقدس خودش فرض می کند\_ دین، بی دینی یا ضددین، ساختار پایه در همهی آنها یکی است. من مطمئنم که در ایران هم یک اجتماع اخلاقی وجود دارد که ارزشهای اسلامی را بهعنوان هستهی مقدس در نظر می گیرد و افرادی را که از آن ارزشها پیروی نمی کنند، افراد بی دین یا پیروان ادیان دیگر، را دشمن اجتماع خود فرض می کنند. اما ساختار پایه در همهجا یکی است، چه در ایران، فرانسه یا آمریکا.

الگوی الکساندر چارچوب نظری خاصی را مهیا میکند که از طریق آن بهتر می توان حساسیتهایی که نسبت به ادیان در بسیاری از جوامع غربی وجود دارد را درک کرد. اما شما اشاره کردید که این الگوی نظری الکساندر را نمی پسندید.

من فکر می کنم باید بر این دوگانه میان مدنی و غیرمدنی و تمایل به گروه بندی انسان ها غلبه کنیم. ما اکنون در جهانی کاملاً جهانی شده زندگی می کنیم.

هرقدر هم که مرزهای عرصهی مدنی را بگشایید، همیشه گروههایی خواهند بودکه مورد مخالفت قرار بگیرند با به حاشیه رانده شوند و به عنوان نمادی از هر آنچه که غیرمدنی است، اهریمن انگاری شوند. در غرب در دهههای اخیر، مسلمانان این نقش را ایفاکر دهاند. بعد، به چینی ها سرایت کرد و اکنون روسها. به نظر می رسد ژئو پلیتیک است که برخی از گروهها را بهعنوان غیرمقدس معرفی می کند. عرصهی عمومی در غرب از طریق مهاجرت و ائتلافهای در حال گسترش جمیعتهای بیشتری را به خود می پذیر داما شرطش آن است که این گروهها هنجارهای مدنی و لیبرال غربی را بیذیرند؛ همان هنجارهایی که رسانهها، قوای سیاسی و درنهایت، قوای نظامي آمريكا مروجان اصلى آن هستند. با آنهايي كه از قبول اين هنجارها سر باز بزند، بهشکل مدنی و لیبرال برخورد نخواهد شد، بلکه آنها اهریمن انگاشته می شوند و احتمالایا از نظر اقتصادی مورد حمله قرار می گیرند ویا اینکه به مرزهایشان تجاوز خواهد شد و مورد بمباران قرار خواهند گرفت. ادبیات اهریمن انگاری، دشمن را به عنوان ذات غیر مدنیت جلوه می دهد؛ تروريسم، بنيادگرايي ديني، اقتدارگرايي، نقض حقوق بشريا تجاوز نظامي. اما این ادبیات همچنین تنش هایی را میان قدرتها مشروعیت می بخشد که کوچکترین ارتباطی با اصول اخلاقی ندارند و تنها دفاع از منافع ملی هستند؛ چه از طریق اعمال کنترل بر نفت، منابع طبیعی، تکنولوژی یا نفوذ ژئويلېتېكى باشد.

وقتى دوگانهي اخلاقي با تنش ميان قدتها همزمان شود، ادعاهاي اخلاقي اهمیت جهان شمول خود را از دست می دهند و به ادبیات اخلاقی طرف مقابل دربارهی دورویی، نژادپرستی و امپریالیسم غارتگر غرب مشروعیت مى بخشند. دشمن نيزيك اجتماع اخلاقي است كه تاريخ، سنت، ارزشهاي مدنی و حس غرور و شرافت جمعی خود را دارد. دشمن هم دوگانه ی مقدس و غیرمقدس میان جامعه ی مدنی خود و نیروهایی پستی که تهدیدش می کنند را دارد. هرچه احساس تهدید بیشتر باشد، دوگانه قوی تر می شود و نحوه ی رفتار ما باکسانی که انگ دشمن اجتماع اخلاقی به آنها خورده، شدیدتر می شود. یک سیستم تنش میان دو طرف شکل می گیرد که در آن هرکدام نقش اهریمن برای دیگری ایفا می کند. پارادو کس اینجاست که هر طرف، با ایفای نقش دشمن برای طرف مقابل، ساختار اخلاقی دشمنش را تقویت می کند. در نهایت، هر طرف از حیث اخلاقی به طرف دیگر و تهدیدهای تحریک آمیزش وابسته می شود، تحریک هایی که باعث می شود اعضای آن اجتماع دور هم جمع شوند و با شهامت اخلاقی با دشمنشان مبارزه کنند. هویت اصلی یک اجتماع اخلاقی در مقابله با تهدیدهایش تعریف می شود.

به نظر می رسد که طبق تئوری الکساندر نمی توان بر این دوگانه ی مقدس و غیر مقدس غلبه کرد. شاید به همین دلیل هم هست که بسیاری از کشورها، رابطهای آشتی ناپذیر بین اقلیتهای دینی کشورهایشان و در مواردی جوامع دینی کشورهایشان و اکثریت مردم آن کشورها می بینند. اما به نظر شما برای غلبه بر این دوگانگی چه می توان کرد؟

اول باید از نسبت دادن ارزشهای مقدس به جمعیتهای خاص پرهیز کنیم. برای مثال، اگر عدالت یکی از ارزشهای مقدس ماست، معنایش این است که ما به دنبال عدالت هستیم. و این یعنی اینکه بی عدالتی و ظلم ارزشهای پستی هستند که آنها را نمی خواهیم. اما باید این مسئله را از این نگاه که مردم من عادل هستند و گروه دیگری ناعادلانه رفتار می کنند،

تفکیک کنیم. نباید دوگانههای میان ارزشهای اخلاقی مثل عدالت و بیعدالتی را به دو جامعهای که از نظر تاریخ، قومیت، نژاد، فرهنگ، دین و تمدن با هم تقاوت دارند، نسبت بدهيم. آيا نمي شود اين طور فكر كردكه همهی ما مشتاق عدالت هستیم؟ همه برای عدالت تلاش می کنیم و البته همه در راه دستیابی به عدالت مشکلات و نقایصی داریم؟

مسئلهی دیگر این است که باید این دوگانهها را به درون خودمان منتقل كنيم. بهعبارت ديگر، اگر دوگانهاي ميان عدالت و بيعدالتي داريم، از كجا باید آغاز کرد؟ من باید بهعنوان یک فرد از خودم شروع کنم، ما بهعنوان يك اجتماع بايد از خودمان شروع كنيم. بهعبارت ديگر، من خواهان عدالت هستم اما هنوز در حال تلاش برای یادگیری این هستم که چطور میتوانم انسان عادلی باشم. اجتماع من به عدالت ایمان دارد و خواهان عدالت است اما ما هنوز راه درازی تا یادگیری معنای عدالت داریم. ما باید این دوگانهها را درونی کنیم، البته نه بهشکلی مخرب، بلکه با رویکردی مبتنی بر یادگیری، مبتنی بر یک فرایند رشد و بهبلوغ رسیدن. آیا امکان دارد که من بپذیرم که خودم هم پستی هایی دارم؟ که من هم مقدس و غیرمقدس را در درونم دارم؟ ما چطور می توانیم جنبه های پست خودمان را ببینیم و بپذیریم؟ چطور میتوانیم بر آنها غلبه پیداکنیم؟ باید بیگانهانگاری را متوقف کرد و از دیدن افراد و جوامع دیگر به چشم دشمن پرهیز کرد. بلکه بهجای آن میتوانیم به درونمان نگاه کنیم و قدم در مسیر بهبود و بلوغ بگذاریم. و بعد می شود نگاهی به بیرون داشت و با دیگرانی که می خواهند در چنین مسیری قدم بردارند، همراه شد.این رویکردی است که یگانگی انسانها را بهعنوان ارزش مقدس و اساسی خود میبیند؛ امری که در نظامهای ارزشی ادیان بزرگ جهان، از جمله اسلام و مسیحیت و حتی باورهای جهانشمول

غربی، وجود دارد. ما همه اعضای یک گونهی انسانی هستیم و انسانیت اجتماع اخلاقي ماست. وحدت انسانها است كه مقدس است و هرآنچه که ما را از هم جدا سازد، غیرمقدس است. این یک اصل معنوی مقدس است. یک اصل معنوی، هدفی ابزاری نیست: هدف وسیله را تعیین نمی کند. نمی توانیم بگوییم «خب، ما آن گروهی هستیم که یگانگی برایمان مهم است و ما از کسانی که یگانگی را قبول ندارند متنفریم». نمی توانیم بگوییم «بیایید آنهایی که وحدت را قبول ندارند حذف کنیم و به وحدت برسیم». لازمهی وحدت این است که حتی آنهایی را که با ما مخالف هستند یا ما را سرکوب می کنند، بپذیریم. قبول یگانگی انسانها بهعنوان شالودهی مقدس اجتماع اخلاقی بهمعنای تلاش برای ایجاد وحدت میان مردم از پیشینه ها و اعتقادات مختلف است؛ بهمعنای احترام گذاشتن به آنانی که اولویتهای متفاوتی دارند و پرهیز از گفتار یا رفتاری که ما را از يكديگر جدا ميكند. انتخاب اين ارزش بهعنوان ارزش مقدس اجتماع اخلاقی مستلزم این است که وارد سیستمهای تنش نشویم و یا به آنها دامن نزنيم.

اما آیا به نظرتان چنین چیزی ممکن است؟ چگونه می توان به سمت چنین ایدئالی حرکت کرد؟ ایدئالی که به تنش حضور دین در عرصه ی عمومی نیز پایان می دهد.

باید از قدمهای کوچک شروع کرد. این چیزی نیست که تنها باکلام یا با وضع قانون و سیاست گذاری حل شود. باید از اقدامات کوچک شروع کرد. چطور این اصل را در یک گروه کوچک پیاده می کنید؟ در یک اجتماع کوچک چطور؟ چطوریاد می گیریم با هم به گونهای مشورت کنیم

که دیدگاههای مختلف فرصت ابراز بیابد و به ایجاد وحدت بیشتر کمک کند؟ چطور می توانیم یاد بگیریم افرادی را که اعضای جوامع، کشورها یا نژادهای دیگر هستند، به چشم همکار در ایجاد وحدت ببینیم، حتی وقتی ایدئولوژیها و اعتقادات متفاوتی با ما دارند؟ چطور با آنها برخورد می کنیم؟ چطور آنها را به چشم دشمن یا همسایهای که فقط باید تحملش کرد نمی بینیم؟ چطور می توانیم با دوست و دشمن به گونهای با محبت رفتار کنیم که به جای دشمن، همکارمان شوند؟ هیچیک از اینها آسان نیست چراکه زندگی اجتماعی ما حول سیستمهای تنش و درگیری سازمان دهی شده است. به همین جهت، باید از مقیاس کوچک شروع کنیم و به تدریج یاد بگیریم که چطور می توانیم در موقعیتهای مختلف و پیچیده تر کار کنیم.

خشونت ورزی و نفرت پراکنی، خط قرمز مشارکت دین در عرصه ی عمومی مشارکت دین مشارکت دین در گفتمان عمومی: نگاهی به تجربه ای از کانادا جفری کمرون در گفت و گو با ایقان شهیدی

جفری کمرون استاد دپارتمان علوم سیاسی دانشگاه مکمستر و از پژوهشگران دانشکدهی امور جهانی و سیاستگذاری عمومی مانک (The Munk School of Global Affairs and Public Policy) در دانشگاه تورنتو است. او از سردبیران کتاب دین و گفتمان عمومی در عصر گذار\*

Religion and Public Discourse in an Age of Transition

(انتشارات دانشگاه ویلفرد لریر، ۲۰۱۸) و نیز کتاب **بیگانه با همسایگان**\* (انتشارات دانشگاه مکگیل، ۲۰۲۰) است.

ایقان شهیدی: منظور از مشارکت دین در گفتمان عمومی چیست؟ این مشارکت چه تفاوتی با ایفای نقش مرجعیت دین در سیاست دارد؟

جفری کمرون: دین می تواند نقش مهمی در گفتمان عمومی ایفا کند زیرا حاوىمفاهيمي استكه درتعالى، غناو وضوح بخشيدن به گفت و گوهايمان بایکدیگربه ماکمک می کند. در جوامع سکولار تمایل براین است که گفتمان عمومی از پر داختن به پرسش های مربوط به ارزش پر هیز کند و به جای آن به شاخص های قابل اندازه گیری و تحلیل هزینه فایده روی بیاورد. ما اغلب مسائل مهم عمومي را به محاسبات اقتصادي يا فرصتي براي اعمال قدرت و منفعت شخصی محدود می کنیم. آنچه دین به گفتمان عمومی می افزاید، طیفی از منابع مفهومی است که میتوانند گفتو گوهایمان را با ایدههایی از جمله عدالت، وحدت، مسئوليت اخلاقي، احترام متقابل، شرافت، بخشش و چشمپوشی و فداکاری جمعی غنی سازند. این مفاهیم در ادیان مختلف از پشتوانهی معنایی وسیعی برخوردار هستند. همچنین می توانند افکار عمومی و ارادهی جمعی را پیرامون اصول معنوی مشترکی به وحدت برسانند. به علاوه، اصول معنوی تنها در ادیان و باورهای دینی نیست که توجیه می شوند بلکه به شکل مکملی ریشه در فلسفه ی سکو لارنیز دارند. این نگاه به دین، یعنی درنظرگرفتن نقش آن به عنوان ارائه دهنده ی اصول

<sup>\*</sup>Strangers to Neighbours

معنوی به گفتمان عمومی، با این رویکردکه به روحانیان دینی امتیاز ویژهای در دسترسی به قدرت سیاسی بدهیم، تفاوت دارد. دین می تواند از طریق آرا و دیدگاه های بسیاری از مردم به گفتمان عمومی راه پیداکند. این همچنین بدین معناست که انتقاد مشروع از دین باید مجاز باشد. یک سپهر عمومی سالم باید به دیدگاه های متنوعی که همیشه هم در توافق با هم نیستند، فضا دهد.

شما در فعالیتهایی که در کانادا در رابطه با موضوع دین در عرصهی عمومی انجام دادهاید، آیا همهی دیدگاههای عمدهای که توسط ادیان ترویج می شود را هم در این فعالیتها دخیل کردید یا گونهای از فکر دینی بوده است که به نظرتان در تضاد با هدف کلی از حضور دین در عرصهی عمومی بوده باشد؟

در ده سال گذشته من با همراهی دانشگاهها و گروههای دینی مختلفی در کانادا تلاش کردهایم تا مجموعهای از کنفرانسها را درمورد نقش دین در اجتماع کانادا برگزار کنیم. هر دو سال یک کنفرانس با عنوان «کل جامعهی ما» (Our Whole Society) برگزار کردهایم که اندیشمندان، روزنامهنگاران، دانشگاهیان، سیاستمداران و رهبران دینی را گرد هم می آورد تا درباره ی برخی از چالشهای عمده ی جامعهمان صحبت کنیم. تفاوت بین این کنفرانس و برنامههای مشابه دیگر این است که ما عامدانه از سخنرانانی دعوت می کنیم که اندیشههایشان تحت تأثیر دین است یا افرادی که آموختن از دیدگاههای دینی را ارزشمند می دانند. اگرچه مسیحیت همچنان پرنفوذترین دین در کاناداست، ما سخنرانان متعددی را دعوت می کنیم که پرنفوذترین دین در کاناداست، ما سخنرانان متعددی را دعوت می کنیم که

دیدگاههایشان متأثر از اسلام، آیین بهائی، یهودیت، آیین سیک، باورهای بومی و سایر سنتهای دینی است. برگزارکنندگان این کنفرانس معتقدند که وقتی فضایی برای بحث و گفتو گو درمورد اصول معنوی در گفتمان عمومی ایجاد می کنیم، گفت و گوها سرزنده تر و پرمایه تر می شود. امید ما این بوده است که این کنفرانسها بتوانند الگو و شاهدی بر این باشند که مشارکتدادن دین در گفتمان عمومی می تواند و حدت پیرامون ارزش های مشترک را تقویت کند.

یک نکته که باید درمورد این کنفرانس بر آن تأکید کنم، دقت و تأملی است که در دعوت از سخنرانان به خرج می دهیم. برخی از اندیشمندان دینی دیدگاههای تفرقهافکنی دارند و ما این گونه افراد را دعوت نمی کنیم. اگرچه باور داریم مهم است که ارزش دیدگاههای دینی درک شود، معتقدیم همهی دیدگاههای دینی نیز به یک اندازه اعتبار ندارند یا به یک اندازه سازنده نیستند. ما معتقدیم باید با تعهد جدی به اخلاقیات گفتو گو شروع کرد. این اخلاقیات میتواند شامل احترام گذاشتن به دیگران حین گفتوگو، انعطاف پذیر بو دن در افکار و اعتقاداتمان و تلاش برای دستیابی به توافق و فهم مشترك باشد.

چرا شما از نقش «دین» در گفتمان عمومی صحبت می کنید و به دین خاصی ارجاع نمی دهید؟ فکر می کنید دقیق است که بهجای واژهی «ادیان» از «دین» استفاده کنیم؟ یا حتی استفاده از «معنویت» که می تواند واژهای شمول گراتر باشد؟

فكر ميكنم وقتي از نقش دين در گفتمان عمومي صحبت ميكنيم، بايد از نقطهای که همه می توانند در آن مشارکت برابر داشته باشند شروع کنیم. فکر نمی کنم درست باشد یک دین خاص یا رهبران آن جایگاه برتری در سپهر عمومی داشته باشند. بنابراین باید به طور کلی تر درمورد نقش دین فکر کرد. این نکته ی مهمی است چون نیاز به نوعی چارچوبی هنجارین داریم تا بتوانیم مشارکت مشروع و ارزشمند دین را از غیر از آن تشخیص بدهیم. مسلماً ادیان با یکدیگر تقاوت هایی دارند و باید به این تفاوت ها توجه کرد. اگر برخی از ادیان به طور آشکار نفرت پراکنی یا خشونت ورزی می کنند نباید در سپهر عمومی حضور داشته باشند.

موافقم که واژه ی معنویت می تواند شمول گراتر از دین باشد. اما معنویت اغلب تنها به باورها یا تجربه های فردی اطلاق می شود، در حالی که دین یک پروژه ی جمعی است که جوامع و مؤسسات را نیز در بر می گیرد. فکر می کنم بهتر است بتوانیم درمورد نقش دین و معنویت، هر دو، در گفتمان عمومی صحبت کنیم زیرا دقیقاً یکی نیستند.

اما اگر بخواهیم با مفهوم دین به طور کلی کار کنیم، با چالشهایی نیز مواجه می شویم. به نظر شما چه ویژگی هایی باید برای همین تعریف کلی از دین تعریف کرد؟

قبل از هرچیز، دین باید ایده ها و مفاهیمی برای مشارکت در سپهر عمومی داشته باشد. سپهر عمومی باید عرصه ای برای یادگیری جمعی باشد که در آن فعالان اجتماعی در گفتمان های مربوط به نیازهای جامعه شرکت می کنند. در این بستر، نقش دین در گفتمان عمومی می تواند ارائه ی متواضعانه ی بینش هایی از متون مقدس و تجربه ی جوامع دینی باشد. همچنین لازم است درمورد خصوصیات فعالانی که خواستار ترویج ایده های دینی در حال در سپهر عمومی هستند، تأمل کنیم. آن ها باید خود را فعالانی در حال

گفتو گو با دیگران سنند نه اینکه هدفشان اجبار دیگران به قبول ایدههای دینی یا تحمیل معیارهای اخلاقی شان بر سیاست گذاری های عمومی باشد. يك سپهر عمومي سالم نياز به مشاركت فعالان خيرانديشي داردكه با وجود عدم توافق بنیادین، برای یادگیری از یکدیگر تلاش کنند. فعالان دینی به طور خاص مسئولیت دارند تا به جست وجوی حقیقت پایبند باشند و وارد عرصهى سياستهاى قدرت منفعت طلبانه نشوند.

شما بیشتر در رابطه با دیگر بازیگران عرصهی عمومی توضیح دادید. اما در این میان دین باید از چه زبانی استفاده کند؟ هدف دین از مشارکتش در سيهر عمومي چه بايد باشد؟

هر دینی با توجه به خاستگاه سنتیاش زبان مخصوصی دارد. اما ما انتظار متفاوتی از مشارکت دین در گفتمان عمومی داریم. وقتی دین وارد سپهر عمومی می شود، هدفش مشارکت در تفکر موجود درباره ی خیر عمومی است. این موضوع قبل از هرچیز ایجاب می کند که دین با زبانی که برای دیگران قابل فهم است دیدگاه هایش را مطرح کند و ایده هایش را به صورتی قابل فهم برای دیگران توضیح دهد؛ یعنی بر اساس منطق عمومی و نه استدلالهای درون دینی. اگرچه برخی از اندیشمندان، این فرایند را «ترجمه» مى نامند، من ترجيح مى دهم بگويم كه فعالان دينى بايد از زبانى استفاده كنند كه براى غيردين باوران قابل فهم باشد. برخى اوقات لازم است كه اصطلاحات و مفاهیم را توضیح داد، همچنین باید از استناد به مرجعیت متون ديني به عنوان فصل الخطاب يرهيز كرد. اما ورود دین در عرصهی عمومی هم بی چالش نخواهد بود. چالشهای این نوع مشارکت دین برای جامعهی مدنی یا سپهر عمومی که شما برشمردید، برای افراد جامعه چیست؟

بیایید فرض کنیم دو طرف وجود دارد که یکی «سکولار» و دیگری «مذهبی» است. به عبارت دیگر، طرف سکولار خود را نیازمند به دین نمی بیند و درحقیقت، با نوعی منفی نگری یا تردید به دین نگاه می کند. فکر می کنم چالش پیش روی فعالان سکولار این است که نسبت به این احتمال گشوده باشند که شاید از دین بتوانند چیزی بیاموزند. دین حاوی اصول معنوی، بینش های حاصل از کاربست این اصول در جهت رفع نیازهای بشر و چشم اندازی امید بخش به آینده است. همهی این موارد می توانند مشارکتی مثبت در گفتمانهای جامعهی مدنی محسوب شوند. چالشی که فعالان دینی با آن مواجهند این است که پذیرای انتقادات منطقی باشند. ورود به عرصه ی عمومی برای دین هم ایجاب می کند که نسبت به انتقادات گشوده باشد و آنها را پذیرا باشد، در عین حال که حق پاسخ گویی نیز باید به آن داده شو د.

این فکر که در دنیای مدرن بسیاری از کارکردهای دین از بین رفته و برای همین دین کوچک شده، بسیار غالب است. با توجه به این شیوهی تفکر، چگونه می توان به دین در عرصهی عمومی فکر کرد؟

همان طور که مشاهدات بسیاری از جامعه شناسان نشان داده است، یکی از خصوصیات مدرنیته این است که زندگی اجتماعی را به عرصه های جدا از هم از جمله اقتصادی، سیاسی، دینی، خانوادگی و غیره تقسیم کرده است. هرکدام از این حوزههای زندگی منطق و سازمان دهی خاص خود را دارد. اما بر یکدیگر نیز تأثیرگذار هستند. حوزهی سیاسی بر حیات اقتصادی اثرگذار است. دین زندگی سیاسی را تحت تأثیر قرار میدهد ـ و بر همین قسم. بنابراین، فکر میکنم مفید است که بتوانیم درمورد دین بهعنوان یک حیطهی اندیشه و فعالیت در جهان مدرن صحبت و فکر کنیم.

در وضعیت گسیختهی معاصر، همچنین باید در نظر داشته باشیم که مایلیم چه ارتباطی میان جنبه های متفاوت زندگی اجتماعی مان برقرار باشد؟ آیا حوزهی اقتصاد باید بر سایر حیطه ها غلبه کند و نوعی عقلانیت ابزاری را بر سیاست و زندگی خانوادگی تحمیل کند؟ یا اینکه حوزهی سیاسی و فعالیتهای عمومی باید جهت حرکت جامعه را تعیین کند؟ اگر بپذیریم که دین تنها یک امر خصوصی نیست، آنگاه ارتباط آن با حوزههای سیاسی و اقتصادی چگونه تعیین می شود؟ چه نقشی در جامعهی ما باید ایفاکند؟ این ها مسائل مهمی هستند که هر جامعهی مدرن باید در نظر گیرد و بهطور عمومي مورد بحث و گفتو گو قرار دهد.

درنتیجه برخلاف بسیاری از اندیشمندان سکولار من بر این باور هستم که ضروری است دربارهی نقش دین در جامعه صحبت کنیم. دین جنبهای از زندگی مدرن است و از صحنهی جامعه حذف نخواهد شد، درست همانطور که سیاست و اقتصاد نیز حذفنشدنی هستند. به عنوان جنبهای از زندگی مدرن دین باید نسبت به کاوش و ژرفنگری عمومی و حتی تحول گشوده باشد. درست همانطور که بسیاری از جنبههای سازمانهای سیاسی و اقتصادی ما دیگر برای زمان حال مناسب نیستند، بسیاری از ایدهها و آدابورسوم دینی نیز ممکن است نیاز به بازنگری داشته باشند. این بدین معنا نیست که اساس ماهیت ادیان جهان را بخواهیم بی اعتبار

کنیم بلکه به این مفهوم است که دین در جهان مدرن باید همگام با زمان تکامل پیداکند.

این بازنگری در دین به چه شکل عملی خواهد بود و چگونه میتواند به شکلی اعمال شود که توافق جوامع دینی را نیز به همراه داشته باشد؟ فکرمی کنید حفظ و حدت جوامع دینی با اعمال این بازنگری ها امکان پذیر باشد؟

فکر می کنم هر دینی پیوسته در حال تغییر است. دین بر جهان تأثیر می گذارد اما از جهان تأثیر نیز می پذیرد. ادیان پدیدههای غیرقابل تغییر می گذارد اما از جهان تأثیر نیز می پذیرد. ادیان پدیدههای غیرقابل تغییر نیستند که بتوان در طول زمان آنها را ثابت نگاه داشت. همگام با تغییر جهان، دیدگاهها و آدابورسوم ادیان نیز تغییر و تحول پیدا می کنند تا خود را با جهان انطباق دهند و بتوانند بر آن تأثیرگذار باشند. اکثر ادیان در پی این هستند که بر جهان تأثیری بگذارند و جهان را هرچه بیشتر با متعالی ترین ایدههای خود همراستا نمایند. بنابراین، به نظرم منطقی است که انتظار داشته باشیم ادیان از طریق گفتوگو و فعالیت تغییر کنند. در جهانِ دائمالتغییر مدرن که در آن همه چیز تحت تأثیر نیروهای تحول بخش است چرا باید انتظاری جز این از دین داشت؟

## فراتر از دوگانهی ظهور و افول دین

بنجامین شول در گفتو گو با ایقان شهیدی

بنجامین شول پژوهشگر ارشد در «مؤسسهی اخلاق کنن» Kenan Institute بنجامین شول پژوهشگر ارشد در «مؤسسهی اخلاق کنن» for Ethics در حال گذار»\* است. کتاب اول او با نام هفت شیوهی نگریستن به دین\*\* در سال ۲۰۱۷ توسط انتشارات دانشگاه بیل منتشر شد. کتاب دوم او با نام مواجهه با عصر محوری\*\*\* نیز به زودی توسط انتشارات بیل منتشر خواهد شد.

<sup>\*</sup> Center on Modernity in Transition

<sup>\*\*</sup> Seven Ways of Looking at Religion

<sup>\*\*\*</sup> Encountering the Axial Age

ايقان شهيدي: شايد اين سؤالي كلي باشد اما براي آغاز گفتو گويمان مناسب است که بدانیم نظر شما دربارهی جایگاه دین در جهان امروز چگونه است؟ آیا دین بهطورکلی در حال افول است یا به نظر شما در حال قوت گرفتن است؟

بنجامین شول: روایت افول و قوت گرفتن دین هر دو از یک زاویه درست هستند و هم از یک زاویهی دیگر اشتباه. از یک طرف می توان گفت از بسیاری جهات سازمانهای دینی، آداب و رسوم و جهانبینی های مذهبی که حداقل برای چندین هزار سال تاریخ بشر را سازمان دهی کرده و تمدنهای عمدهی جهانی را شکل دادند، از آغاز مدرنیته در وضعیت افول به سر می برند و دایره ی تأثیرگذاری اجتماعی و فکری آنها رویه کاهش بو ده است. نحوهى سازمان دهى سياسى، هرچه بيشتر از جهان بينى هاى متافيزيكى دينى فاصله گرفتهاند. فكر ميكنيم بسياري از روايتهاي سكولاريزاسيون از همین جا منشأ گرفتهاند. اما تنها بهخاطر اینکه صورتبندی هایی از دین رویهافول است، نمی توان نتیجه گیری کرد که دین در حال محوشدن است. فكر مي كنم شكلهاي جديدي از دين ظاهر شده است؛ نوعي از جهانبینی های دینی یا معنوی، آداب ورسوم جدید و شیوه های جدید تفکر دربارهی ابعاد معنوی زندگی. به عقیدهی من، شواهد فراوانی در برخی از این گونههای معاصر دین وجود دارد که نشان می دهد در نقاط مختلف جهان دین در حال ناپدیدشدن نیست و حتی ممکن است در حال دوباره اوج گرفتن باشد یا حداقل اینکه همچنان نیروی تأثیرگذاری بر جهان اطراف است. از طرف دیگر، فکر می کنم روایت قوت گرفتن یا ماندگاری دین نیز نمی تواند متوجه اتفاقاتي كه سكولاريزاسيون در حال رخدادن است، باشد. بنابراين، ترجیح میدهم این طور فکر کنم که ما در حال پشت سرگذاشتن نوعی دوران گذار هستیم که در آن برخی از گونه های دین در حال افول هستند و گونه های جدیدی در حال ظهور. اما پرسش اصلی این است که این دوران گذار به چه سمتی در حال حرکت است؟ فکر نمی کنم هنوز جواب مشخصی برای این پرسش وجود داشته باشد. در حقیقت، من جامعه ی بشری را در عصر گذار از یک مرحله از تاریخ دین به مرحله ی بعدی می بینم و به طور کامل مشخص نیست که مرحله ی بعدی در نهایت چه سروشکلی خواهد داشت.

## پس در روایت شما، افول دین بیشتر درمورد دین سازمان دهی شده صادق است. درست متوجه می شوم؟

درست است. البته این نوع نگاه همچنین تأثیر دین بر اقشار فرهیخته ی جامعه و به طور خاص جوامع به شدت صنعتی غربی را در نظر می گیرد. برای مثال، اگر دین هنوز هم بر زندگی مردم روستایی یا کمتر تحصیل کرده یا در کشورهایی که از نظر توسعه ی اقتصادی عقب تر هستند تأثیراتی داشته باشد، این مسئله ناقض روایت سکولاریزاسیون قرار نمی گیرد. روایت سکولاریزاسیون قرار نمی گیرد. روایت سکولاریزاسیون این طور فرض می کند که هرچه مردم تحصیل کرده تر و از نظر صنعتی و تکنولوژی پیشرفته تر باشند، کمتر به دین روی می آورند.

بنابراین روایت، تمسک و حضور فعال دین در کشورهایی که با عنوان در حال توسعه شناخته می شوند، ناقض روایت سکولاریزاسیون نخواهد بود؟ ولی آیا اساساً مفهوم دین در این کشورها شبیه مفهوم دین در کشورهای غربی است؟

در این زمینه شواهد قانع کنندهای وجود ندارد. بسیاری از کشورهایی که آنها راکشورهای «توسعهیافته» مینامیم، از بستری مسیحی برخاستهاند. ما

هماکنون شاهد جریانهایی در کشورهای شرق آسیا مثل چین، ژاین و کره هستیم اما دسته بندی هایی که درمورد ادیان داریم، به خوبی در این جوامع مصداق پیدا نمی کنند. پس فکرکردن به پرسشهایی مثل اینکه آیا دین در حال ازمیان رفتن است یا اینکه همچنان ماندگار خواهد ماند، دشوارتر خواهد بود زیرا دین از ابتدا در این جوامع چیز دیگری بوده است. فکر می کنم یک استدلال منطقی شاید این باشد که عموماً در جوامعی که از بالاترین درجات رفاه اقتصادی، ثبات سیاسی و آموزش عمومی برخوردار هستند، برداشتهای سنتی پیشامدرن از دین در حال ازدستدادن تأثیرگذاری خود هستند. بار دیگر باید بگویم که این مسئله به این معنا نیست که کشش و انگیزههای معنوی بشر نایدید شده است، بلکه تنها بدین معناست که گونههای خاصی از دین در وضعیت توسعهیافتگی مدرنیته کمتر امکان شكوفايي مي يابند.

آن دسته افرادی که معتقدند دین در حال قوت گرفتن است، لزوم دین در دنیای مدرن را چگونه می بینند؟ از نگاه آنها چرا در جهان امروز به دین نیاز است؟ و این لزوم را چگونه توضیح می دهند؟

درمورد اینکه لزوم دین در جهان چه می تواند باشد، حرفهای زیادی زده شده. برای مثال، برخی استدلال می کنند که دین یک شیوهی مواجهه با بى ثباتى يا شكنندگى اگزيستانسيال است. دين اميد مى بخشد، تابآورى می دهد و بنابراین، اگر در کشوری مثل سوئیس زندگی می کنیم، لزوماً نیاز زیادی به دین به عنوان یک مکانسیم مقابلهای یا چیزی که از شدت تجربه یا موقعیت تنش زا می کاهد نداریم. اما در نقطهی مقابل، اگر در جامعهای جنگزده یا جامعهای که دچار کشمکشهای سیاسی و یا سوانح طبیعی

شده زندگی می کنید، انسانها بهطور طبیعی به این نوع از دین گرایش پیدا می کنند. این تنها یک دیدگاه است که دلیل قوت گرفتن دین را پاسخ گویی به نیازهای انسان در شرایط بی ثبات و شکنندگی اگزیستانسیال می داند. اما استدلالهای دیگری هم وجود دارند که به نظر من، نگاهی عمیقتر به این موضوع دارند. برای مثال، می توان گفت که یکی از چالشهای عصر حاضر جهانی شدن یا ظهور یک ساختار اجتماعی جهانی است و بسیاری از مردم نه تنها به دنبال راههایی برای زندگی در این دوران جهانی هستند بلکه در جست وجوی چهارچو بهای اخلاقی و هنجارینی برای فکرکر دن به معنای این دوران و جهت حرکت آن و مسیر پیش رویشان هستند؛ بهنوعی، تلاش برای فراتر رفتن از چهارچوبها و ایدئولوژیهای سیاسی ملی گرایانهی موجود که در چند صد سال گذشته در غرب شکل گرفتهاند.

در ابتدا برای بسیاری از مردم در سراسر جهان پذیرفته شده بودکه لیبرالیسم یا سوسیالیسم و این قبیل نظامهای سیاسی حقیقتاً میتوانند مشکلات دوران مدرن را حل كنند. اما حال تعداد هرچه بیشتری از مردم معتقدند كه لزوماً این طور نیست و سخت در تلاش اند که هم از حیث اخلاقی و البته همین طور از حیث ساختاری وارد این عصر جهانی شوند. طبیعی است که ادیان به عنوان سازمان هایی فراملی و جهانی که ارزش های جهان شمول را ترویج می دهند و جوامعی دارند که محدود به مرزهای ملی نیستند و با اهداف اخلاقي اي كه لزوماً مرتبط با دستوركارهاي سياست حزبي نيستند، می توانند نقش منحصر به فردی در عصر حاضر ایفا کنند. همان طور که می بینید، اکنون مسیری برای تأثیرگذاری دین باز شده است که برای چند نسل قبل حتى قابل تصور هم نبود. شما در کتابتان از هفت روایت مختلف پیرامون دین صحبت می کنید. لطفاً آنها را به طور خلاصه توضیح دهید.

کاری که در کتابم انجام دادم، نوعی تحلیل مفهومی از گفتمان آکادمیک درباره ی دین بود. آنچه در این تجزیه و تحلیل متوجهش شدم، این بود که وقتی کسی درباره ی دین صحبت می کند معمولاً در ذهنش روایتهایی درباره ی تاریخ و چگونگی تغییر و تحول تاریخ دارد اینکه ما از کجا می آییم، به کجا می رویم و امروز چه اتفاقی در حال رخدادن است. این مفاهیم مختلف از دین در حقیقت روایتهایی در تاریخ دین هستند. وقتی این موضوع را در سطحی عمیق بررسی کردم، متوجه هفت روایت مشترک شدم که اکثر مردم وقتی در جوامع غربی درمورد دین صحبت می کنند، کم وبیش به یکی از این روایتها اشاره دارند.

اولین و دومین این روایتها که من و شما تا اینجای گفتو گو درمورد آنها صحبت کردیم، درحقیقت دو روی یک سکه هستند. من این دو روایت را روایت «تفریق» و روایت «تجدید» مینامم. روایت تفریق روایت معمول سکولاریزاسیون است، یعنی اینکه دین پیامد کمبودهایی در دوران پیشین بشریت است. برای مثال، ما در دوران پیشین نمی توانستیم بفهمیم چرا طوفان آمد و مزارعمان تخریب شد، نمی فهمیدیم که می توانیم کنترل سلامتمان را در اختیار داشته باشیم، یا اینکه فرزندانمان را در سن کم از دست می دادیم. و چون دلیل این مسائل را متوجه نمی شدیم، از روی جهالت تصور می کردیم خدایی وجود دارد که این مسائل را کنترل می کند و

<sup>\*</sup> subtraction

<sup>\*\*</sup> renewal

بعد برای اینکه بتوانیم نتایج بهتری در امور دنیوی برای خودمان کسب کنیم، به شیوه های مختلف مثل دعا یا مثل قربانی کردن باید این خدا را راضی نگه مى داشتيم. من اين نگاه را روايت تفريق مي نامم، يعني اينكه هرچه دانشمان درمورد جهان بیشتر میشود و متوجه سازو کار جهان میشویم، نیازمان به مذهبی بودن کمتر می شود و به کل ناپدید می شود چون دیگر نیازی نیست از خدا بخواهیم از مزارعمان محافظت کند. خودمان فنون مربوط به این کار را مى آموزيم. يا اينكه ديگر نياز نيست از خدا بخواهيم از بچههايمان محافظت کند چون خودمان به علم و دارو دسترسی داریم. از بسیاری جهات این روایت همان منطق پشت داستان کلاسیک سکولاریز اسیون است.

روایت تجدید برعکس است. این روایت ادعا می کند که در حال حاضر دین در وضعیت بحرانی به سر میبرد و منشأ تمام مشکلات دوران مدرن این است که ما از مسیر دین حقیقی، مسیری که پیش تر در سیر تاریخ دنبال مي كردهايم، منحرف شدهايم. درنتيجه، تمام راهحل هايي كه اين روايت براى حل معضلات دنياي مدرن ارائه مي دهد، به نوعي مستلزم تجديد پيمان ما با آرمانهای دینی و احیای دین حقیقی مرتبط با دوران پیشین است. این طرز فکر پرطرفداری است و در میان اندیشمندان هم رواج دارد؛ از جمله افرادی که با غبطه به گذشتهی پرشکوه بشر نگاه می کنند و حتی بازگشت به برخی از شیوههای زندگی دوران قبل را رواج میدهند؛ از جمله تمایل به بازگشت به زندگی قبیلهای که در میان برخی از غربیان ایدهی بسیار یر طرف داری است. حتی منطق بنیادگرایی و محافظه کاری نیز از بسیاری جهت بر همین طرز تفکر استوار است که ما در گذشته چیز بهتری داشتیم که می تواند مشکلات امروزمان را بهتر حل کند. باید چیزی را که از دست

دادهایم، دوباره احیاکنیم. دو روایت بعدی نیز با همین موضوعات مرتبط هستند. یکی از آنها روایتی است که من آن را «فراسکولار» میخوانم و دیگری را روایت «پساطبیعی»\*\* میخوانم. این دو روایت از یک سو بسیار شبيه هم هستند اما تأكيدشان متفاوت است. روايت فراسكولار مي گويد که دین در دنیای مدرن حذف نمی شود اما در حال تقویت شدن هم نیست. شکل های خاصی از دین در حال افول هستند و شکل های دیگری از دین در حال ظاهرشدن و قوت گرفتن. یعنی افول و تقویت دین همزمان با هم دیده میشود. در این دیدگاه معمولاً تأکید بر نوعی اخلاق گرایی جدید و کثرت و شکل های جدیدی از دین است که بیشتر مبتنی بر تجربه هستند. روایت بساطیعی استدلال مشابهی است اما تأکیدش بیشتر بر علم است. این روایت می گوید که علم مدرن بسیاری از جهانبینی های دینی و متافیزیکی را که در دوران پیشامدرن فراگیر بودند، زیر سؤال برد. اما یکی از مشکلاتش این بودکه این علم بهاشتباه با چهارچوب طبیعت گرایی یا ماده گرایی گره خورد. به همین دلیل است که در گذشته تصور می شد رواج علم بهمعنای ازبین رفتن یا افول دین است. اما جالب اینجاست که هرچه درک ما از جهان مادی بهواسطهی فیزیک کوانتوم، نظریهی نسبیت و از این قبیل بیشتر میشود و هرچه نسبت به وجدان و آگاهی انسانی فهم وسيع ترى پيدا مي كنيم، متوجه نشانه هايي مي شويم كه ما را به جهاني فرای جهان مادی هدایت می کنند؛ جهانی که در آن، ایدهها و پرسش هایی که مورد کاوش سنتهای دینی و فلسفی گذشته قرار گرفته است، هرچه

trans-secular

<sup>\*\*</sup> post-naturalist

بیشتر برای امروز موضوعیت پیدا می کنند. این روایت، بهنوعی علم و دین را فرای مناظرهای ماده گرایانه بررسی می کند و گفتمان علم و دین به طور معمول از این چهارچوب برای بحث استفاده می کند.

دو روایت دیگر، روایت «برساخته» و «جاودانه» هستند. روایت برساخته بیشتر گفتمانی انتقادی است و بیش از آنکه به تاریخ ادیان توجه کند، به تاریخ مفهوم دین نگاه می کند. این روایت می گوید این طرز فکر که چیزی به نام دین وجود دارد که انواع گوناگون دارد \_ مثل اسلام، آیین بودایی، مسیحی و یهودی \_ خودش تاریخی مدرن دارد و بسیاری از مشکلاتی که در حال حاضر با آنها دست و پنجه نرم می کنیم، به سابقه ی این مفهوم بازمی گردد. این روایت می گوید شاید ما باید این مفهوم را کنار بگذاریم و بهشیوه ی دیگری از فکرکردن درمورد ابعاد معنوی زندگی بشر یا سنتهای فرهنگی روی بیاوریم. در حقیقت، این روایت داستان مفهوم متداول از دین را می گوید که ما بتوانیم برخی از پیچیدگیها و مشکلاتی را که استفاده از این مفهوم به همراه دارد، زیر سؤال ببریم. بر اساس این روایت فهم ما از دین برساخته است و احتمال دارد در واقعیت چیزی اصلاً وجود نداشته باشد.

دیدگاه برعکس این روایت، روایتی است که من آن را جاودانه مینامم. داستان این روایت این است که وقتی به سراسر تاریخ و سراسر جهان نگاه کنید، با یک پدیده ی جاودانه روبه رو هستیم که تغییر نمی کند؛ پدیده ای که از ازل بوده و تا ابد خواهد بود. افرادی که از این روایت استفاده می کنند،

<sup>\*</sup> construc

<sup>\*\*</sup> perennial

مه دنبال بیان اشتراکات و بگانگی تغییر ناپذیر ادبان هستند و در تلاش اند تا تجربیات دینی مشابه، آموزهها و ارزشها و الگوهای مشابه را مورد تأکید قرار دهند تا نشان دهند که دین پدیدهای جاودانی و همیشگی است. این همان منطقی است که بسیاری از جنبشهای معنوی اما غیردینی امروز، بر آن استوار هستند. در این ایده نوعی وحدت سیال وجود دارد که هرکدام از ما بي آنكه خودمان را به سنت ديني خاصي متعلق بدانيم، مي توانيم از آن بهره ببریم.

آخرین روایت، چیزی است که من آن روایت «تکامل گرایانه» مینامم. این روایت می گوید در سراسر تاریخ و در هر گوشهی جهان، دین همواره در حال طی یک مسیر روبه تکامل بوده و یک بخش از این فرایند تکاملی این است که تاریخ دین مراحل مختلفی دارد. نیروهای جدید ظاهر میشوند. برخى از خصوصیات پیشین ممكن است ادامه دار باشند اما نكتهى كلى این است که همان طور که بشریک فرایند تدریجی رشد و تکامل و بلوغ را طی مي كند و تمدنها تغيير مي كنند و تكامل مي يابند، دين نيز تغيير مي كند و تكامل مي يابد. تأكيد اين روايت بر درك اين سؤالها است: روند تكاملي دین در تاریخ ادیان چه بو ده است؟ این تکامل چه الگویی را دنبال می کند؟ این الگوها امروز ما را به چه سمتی هدایت میکنند؟ در آینده ما را به چه سمت خواهند كشاند؟

آیا روایت فراسکولار همان روایت پساسکولار شناخته شده است؟ افراد مختلفی هستند که از اصطلاح پساسکولار استفاده میکنند اما

developmental

درحقیقت آنچه که ارائه می دهند، روایت تجدید یا روایت فراسکولار يا روايت تكامل گرايانه يا برساخته است. بنابراين، توافقي درمورد اينكه پساسكولاريسم چيست و معناي عبارت پساسكولاريسم وجود ندارد. ما چیزی به اسم پساسکولاریسم نداریم، بلکه معضل پساسکولاریسم داریم و افراد دربارهی پاسخ به این پرسش فکر می کنند. جوابهای بسیار متفاوتی هم داده شده است. فکر میکنیم چیزی که درموردش توافق وجود دارد، صرفاً این است که ما به چیزی فراتر از داستان کلاسیک سکولاریزاسیون و این ایدئولوژی سکولار خشن غربی نیاز داریم و آن این فهم مشترکی است که بین افرادی که عبارت پساسکولاریسم را استفاده می کنند، وجود دارد. البته درمورد عبارت پساسكولاريسم نظرات مختلفي وجود دارد.

یکی از دلایلی که من اصطلاح فراسکولار را به عبارت پساسکولار ترجیح میدهم، این است که پساسکولار در سطح وسیعی در ادبیات معاصر مورد استفاده قرار گرفته است و چیزی که متوجه شدهام، این است که وقتی افراد از این عبارت استفاده می کنند، بیشتر برای طرح مسئله است تا ارائهی یاسخ. من در کتابم دربارهی معضل یساسکولار به این شکل صحبت مي كنم كه روايت هاى كلاسيك سكولاريزاسيون نمي توانند در واقعيت آنچه راکه برای دین در جهان امروز در حال رخدادن است توضیح دهند.

بهعلاوه باید متوجه باشیم که آرمانهای سکولاریزاسیون افراطی هنگام پیادهسازی، مشکلات اجتماعی فراوانی را موجب شده است. اما متوجه این نیز هستیم که روایت سکولاریزاسیون بینشهای فراوانی را هم به ارمغان آورده و برخی از آرمانهای سکولار که در جوامع مدرن غربی و سایر جوامع پذیرفته شده است، فواید قابل توجهی برای جامعه و بشریت داشته است. بنابراین، می توانیم بگوییم که ایده ی پساسکولار، هم کار می کند و هم

نه.اما حال چه باید کرد؟ چگونه باید دربارهی جایگاه در حال تغییر دین در جهان امروز فکر کرد؟ جایگاه دین در جهان امروز چیست؟ چگونه می توان از بینشهای جوامع سکولار حفاظت کرد و درعین حال بر محدودیتهای آنها فائق آمد؟ پاسخهای مختلفی می شود به معضل پساسکولار داد و من فكر مي كنم در اين نقطه است كه همهي روايتها بهنوعي ظاهر مي شوند.

### کدامیک از این روایتهای هفتگانه از دین به واقعیت رایج در دنیای فعلى ما نزديكتر است؟

شخصاً برای من منطق کلی روایت تکامل گرایانه قانع کنندهترین است و همان طور که در ابتدا گفتم، اگر به این موضوع از لنز فرایند تکاملی نگاه کنیم، می توانیم فرایندهای دیگری که این شش روایت مطرح می کنند را نیز در آن ببینیم. برای مثال، در فرایند رشد و تکامل بعضی چیزها تغییر مىكنند و ادامهدار نمىشوند؛ اين همان حرفى است كه روايت تفريق مى زند. همين طور در فرايند تكامل بعضى وقتها چيزهايي را از دست مىدهيم كه بهتر بود از دستشان نمى داديم. درست مثل نوجواني كه بى دليل مقابل پدر و مادرش بلند میشود و آنها را ترک میکند. این حرفی است که روایت تجدید میزند. اما بعضی از چیزها هم تحول پیدا می کنند. برای مثال، مفاهیم جدیدی ظاهر می شوند که ممکن است بهنوعی محدود یا با جهت گری برساخته شده باشند.

افقهای جدید کاوش فکری و علمی وجود داردکه باید با آنها دستوینجه نرم كنيم. درعين حال برخي خصوصيات جاودانه را هم در هر دوره مي توان شاهد بود. بنابراین، به نظر من منطق روایت تکامل گرایانه، هم فراگیر است و هم بهطرز جالبی ما را در این نقطهی کنونی و در این عصر گذار

توصیف می کند. ما در حال طی کردن یک فرایند تکاملی هستیم و نقش دین در جامعه به عنوان جزئی از این فرایند نیز در حال تغییر است؛ ماهیت دین و ماهیت تمدن در حال تحول است. بسیاری از جنجالهایی که به پرسشهای مرتبط با نقش دین در جامعه برمی گردد، ناشی از این است که ما درنهایت نمی دانیم این دوران گذار به کجا ختم می شود. می دانیم چیزی در حال وقوع است و حرفهای زیادی هم دربارهی معنای این تحول و جهت آن زده می شود اما چون ما دقیقاً در مرحله ی گذار هستیم، درک ناواضحی از نتیجهی آن داریم؛ درست مثل نوجوانی هستیم که درک ناواضحی از بزرگسالی دارد، نوجوانی که شاید طغیان کند یا فرضیات ناصحیحی دربارهی معنای بزرگسالی داشته باشد. آن نوجوان تا زمانی که خودش بزرگ نشده، نمی تواند درک صحیحی از بزرگسالی داشته باشد. نوع بشر هم اکنون در موقعیتی مشابه نوجوانی است، بهخصوص درمورد دین. از این حیث است که من روایت تکاملی را روایت قویای میبینم.

به نظر شما دین برای اینکه بتواند مشارکتی معنادار در جامعه داشته باشد، چه شرایطی باید داشته باشد؟ آیا به نظرتان داشتن یک چهارچوپ هنجارین برای دین که جوامع دینی را تشویق کند تا خوانش سازندهتری از متون دینی شان داشته باشند، به ادیان سازمانیافته کمک می کند که به شیوه ای صلح آمیزتر و معنادارتر در جامعه مشارکت کنند؟

مسلما. اگر نگاهی به تاریخ داشته باشید یکی از کارهایی که دین انجام داده، پیونددادن مردمانی متنوع و متفاوت در قالب جوامع سرزنده و اخلاقی بوده است. دين توانسته يک نوع حس مسئوليت اخلاقي جهان شمول ايجاد کند و شالودهای برای تشکیل و تداوم این صورتبندیها و شبکههای مدنی و

جهانشهری ایجاد کند. برای من یکی از شروط لازم هنجارین برای دین در جهان امروز این است که دین باید تسهیلگر همبستگی و اتحاد اخلاقی، فرهنگی، معنوی، سیاسی و اقتصادی نوع بشر باشد و این کار را به گونهای انجام بدهد که تقویتگر حس وحدت و یگانگی و بههموابستگی میان انسانها باشد. بهعلاوه در طول تاریخ، ادیان توانستهاند مشوق قابل توجهی در تهذیب اخلاق و رفتار، دستاوردهای متعالی و رشد اندیشه، علم و هنر باشند. فكر ميكنم اينكه دين بايد بتواند مشوق پيشرفت و رشد اخلاقي، فکری و فرهنگی بشر باشد نیز باید یکی از شروط اساسی ادیان جهان امروز ىاشىد.

نقش دیگری که دین در تاریخ ایفا کرده است، این بوده که امکان فراتررفتن و تعالى را فراهم كرده كه بهنوعي ميتواند محدوديتهاي نظم اجتماعي کنونی و هنجارهای اخلاقی کنونی ما را به چالش بکشد. بنابراین، فکر مي كنم در جهان امروز نيز دين بايد بتواند ما را به درجات بالاتر موفقيت و رشد تشویق کند و به ماکمک کند محدودیتهای جهان امروز را بشناسیم اما درعین حال افقها و دورنماهای جدید را به ما بشناساند.

شاید این حرفها خیلی کلی یا مبهم به نظر برسد اما به نظر من، تأثیر اصلی دین در سطح عمیق تمدنسازی به بهترین شکل درک می شود. این شرايط رشد و شكوفايي فرد و جامعه و رفاه اخلاقي و معنوي را امكانيذير مىسازد. مسئلهي وحدت و همبستگي، پيشرفت اخلاقي، فرهنگي، هنري و فکری و همچنین گشو دن افقها، امکانات و مرزهای جدید، انرژی و امید و انگیزهدادن به ما برای تحقق بخشیدن به این امکانات، همهی اینها، به نظر من عمیقترین ارزشهای تمدنیای است که در طول تاریخ در وهلهی اول توسط دین انجام گرفته است و امروز نیز جهان شدیداً به آنها نیازمند است. به نظر من، اینها شرایطی هستند که اگر محقق شوند، به ما در درک نقش دین در جهان امروز کمک میکنند.

آیا فکر میکنید که ادیان سازمانیافتهی شناخته شده ی جهان امروز می توانند خود را با این اصول هنجارین تطابق دهند؟ یا این اصول باید بر آنها تحمیل شود؟ آیا باید این اصول را عقلانی کردوگفتمانی مخصوص آنها درون جوامع دینی به راه انداخت؟

وقتی از این روندهای کلی فکری و تاریخی بهسمت پرسشهای عملی حرکت می کنیم، همه چیز می تواند بسیار مبهم و ناواضح شود. از یک سو، من درمورد تلاش برای استقرار ملکوت الهی بر زمین از طریق وضع قانون بسیار بدگمان هستم. وضع قانون یا تحمیل و اجبار برای ساخت یک جامعه ایدئال راه به جایی نمی برد. من به هیچ وجه دچار این توهم نیستم که یک مکانیسم یا نیروی خاص یا زور و اجبار و انقلاب می تواند چنین تغییراتی را امکان پذیر سازد. انگیزه ی چنین تغییری باید از درونِ یک مواجهه ی اصیل با درکِ واقعیت یا مواجهه با حقیقت بجوشد. اما از طرف دیگر، آن قدر هم خوش باور نیستم که بگویم فقط باید بنشینیم و منتظر باشیم که چنین درکی خود به خود سراسر جهان را فرا بگیرد. ادیان خودشان مؤسسات و سازمان هایی هستند که در تلاش اند نوعی آگاهی جدید را در انسان ها ترویج بدهند یا اینکه به تداوم شکل هایی از آگاهی کمک کنند. فکر می کنم این مسئله مرا به موضوع آموزش و تولید دانش می رساند. چند سؤال مهم در اینجا مطرح است: اینکه چطور شکل های جدیدی از دانش سؤال مهم در اینجا مطرح است: اینکه چطور شکل های جدیدی از دانش

را تولید کنیم که هرچه بیشتر برای همگان این فهم از انسان در عصر گذار را تقویت کند و امکانات جدید و جذاب را درمورد نقش دین در آیندهی جامعهسند؟

سؤال بعدی این است که ما چگونه دانش را در سیستمهای آموزشی مان جای دهیم تا بتواند آگاهی را نسل اندرنسل ایجاد کند و بهمرور زمان خودش را در شکلهای جدیدی از نظم اجتماعی و رفتارهای اجتماعی نشان دهد. یک چرخهی تکرارشونده میان تولید دانش و آموزش وجود دارد. به نظرم، وقتی تحولات عمیق گذشته را بررسی کنیم، میبینیم که این چرخهی تکرارشوندهی دانش و آموزش سبب ظهور این تحولات عمیق شده است. البته حتماً اين تنها عامل نبوده است و من هم نمي توانم آينده را پیشگویی کنم اما به نظرم، این یکی از عوامل اساسی برای انتشار چنین تغییری در سطح وسیع است.

نمی دانم شما در چه حد با فرازونشیب هایی که دین در ایران در چند دههی اخیر پشت سر گذاشته است آشنا هستید. اما آیندهی دین را در کشوری مثل ایران که تجربهی منفیای از یک حکومت دینی دارد، چگونه ارزیابی مي كنيد؟

من با جزئیات شرایط آشنا نیستم و نمی توانم به طور خاص درمورد یک سیاست گذاری یا قانون خاص یا شرایط جوامع مختلف در ایران نظر بدهم اما فكر ميكنم بهدليل ماهيت جهان امروز و روندهاي جهاني شدن، مردم ایران بیش از پیش در معرض همان قوای فرهنگی، فکری و اجتماعیای هستند که دیگران تجربه می کنند. آنها نیز در معرض تنشها و پیچیدگیهایی هستند که همهجا حس می شود. بنابراین، از یک طرف در پایه ای ترین سطح، آنجا هم مانند سایر نقاط دنیا تنش فزاینده ای خواهد داشت؛ از یک سو، میان افرادی که خود را منتسب به دیدگاه های کلاسیک سکولاریزاسیون می دانند و قائل به افول دین هستند و از سوی دیگر، افرادی که طرف دار روایت تجدید هستند و می خواهند چیزی را که در گذشته داشتیم برای حل مشکلات جهان امروز استفاده کنند.

این واضح ترین تنشی است که امروز در جهان درمورد دین در حال وقوع است؛ یعنی روایت تفریق در مقابل روایت تجدید. حتی یک نگاه سرسری به ایران نشان می دهد که این تنش امروز هم در آنجا رخ می دهد. اما همان طور که گفتم، وقتی عمیق تر در این مورد فکر می کنیم، بسیاری از مردم متوجه می شوند که اوضاع به این سادگی هم نیست. چیزی که دارد اتفاق می افتد، فراتر از این است که آیا دین از جامعه محو می شود و یا ما به چیزی که قبلاً داشته ایم برمی گردیم. تحولاتی در حال رخدادن و امکانات جدیدی در حال ظاهر شدن است. مرزهای جدیدی در حال نمایان شدن از این دو دیدگاه متضاد فراتر بروند و به شیوه های جدید درباره ی دین و امکانات دین برای آینده ی بشر فکر کنند، تأمل و پژوهشی گسترده تر ظاهر می شود؛ همان طور که در سایر نقاط دنیا این اتفاق افتاده است.

## دین مدنی چیست؟ پاسخ به دو پرسش

مانی صورتگر درگفتوگو با بابک مینا

در چند دهه ی اخیر نسبت میان دین و امر سیاسی به طور کلی و اسلام و امر سیاسی به طور کلی و اسلام و امر سیاسی به طور خاص یکی از مهم ترین پرسشهای عرصه ی روشنفکری به تدریج بوده است. پس از افول جریان اصلاح طلبی و روشنفکری دینی، به تدریج دیدگاههای تازه تری دراین باره مطرح می شود که افقهای نویی پیش روی ما می گشاید. مفهوم «دین مدنی» یکی از آن دیدگاهها است که صاحب نظران علم سیاست در سالهای اخیر آن را مطرح کرده اند. دراین باره از یکی از پژوهشگران این حوزه پرسیدیم.

بابک مینا: چند دهه حاکمیت دینی در ایران جامعه را به دین بدبین کرده است. دینامیک حکومت دینی چگونه شکست آن را توضیح می دهد؟ مانی صورتگر: حکومت دینی که البته اصطلاح بسیار مبهمی است، پدیداری است کمابیش متأخر و حاصل ازدواج پارهای عقاید افراطی دینی با ایدئولوژیهای مدرن در میانهی قرن بیستم که بهدست امثال مودودی، حسن البنا و خمینی تدوین شد. نقد حکومت دینی امری است سهل و ممتنع زیرا از یک سو، می توان وجوه دینی آن را نقادی کر د اما وجوه ایدئولوژیک مضمر و مستتر دریس این الگوهای سیاسی و حکومتی را نمی توان به سادگی تبیین و به طریق اولی نقادی کرد. همان طور که مشهور است، حکومتهای دینی سهمگین ترین ضربات را به دین وارد میسازند. دلیل آن را هم در فرایند ایدئولو ژیکشدن دین می توان پیگیری کرد. حکومت دینی آمو زههای پراکنده و متفرق را به الگویی ایدئولو ژیک برای حیات سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و تربیتی در دنیای مدرن بدل میسازد و آموزههای دنیای جدید را به مبارزه می طلبد. ادعای اصلی این است که آمو زههای سیاسی مبتنی بر دین بری از خطا و برآمده از نصوصی جاودان و لایتغیرند ولی الگوهای حیات دنیوی و سکولار محصول آزمون وخطای بشری است که از ظرفیتی محدود و فهمي ناقص از جهان و انسان برخوردار است. اما مشكل آنجا سر بر می آورد که این الگوها از کتاب و بیانیه بیرون آمده و در پی تأسیس نظامهای سیاسی، بانکداری، مدیریت و مانند آن برمیآیند. اینجاست که شکستی محتوم در انتظار آنهاست و طبعاً این شکست صرفاً دامن حاكمان، عالمان و مجريان را نمي گيرد بلكه درنهايت و لاجرم به بخشي از دین بدل می گردد و عملکردش در کارنامهی تاریخی آن دین یا مذهب ثبت خواهد شد.این پارادو کس را امثال اولیو په روا به خوبی در ادیان و سنتهای

مختلف نشان دادهاند. بنابراین، بدبینی به دین حاصل منطقی حاکمیت دینی است. به این نکته باید تأکید کرد که وقتی می گویم اسلام سیاسی رادیکال عناصری از اندیشهی جدید را در خود دارد، بهمعنای مدرن یا سكولاربودن آن نيست، بلكه اشكالي از افسو نزدايي و التقاطي از مايههاي کلی ایدئولوژیهای مدرن است که آنها را به پدیدههایی قرنبیستمی بدل مىسازد. مثلاً نقد راديكال غرب و مدرنيته در نگرش امثال سيد قطب برگر فته از الگوهای فاشیستی و مارکسیستی است، ایدهی تشکیل حکومت جهانی اسلامی برگرفته از انترناسیونال مارکسیستی است و ایدهی تشکیل دولت و حاکمیتی مدرن هم در اندیشهی خمینی تأثیری جدی از نظریههای حاکمیت دارد. بعضی چون سعید حجاریان این ویژگی را نشانهای از مدرنبودن الگوی سیاسی خمینی تصور کردهاند، درصورتی که مشکل دقیقاً بر سر همین کاربرد دین در جامعه است. حجاریان مدعی است نظریهی ولایت فقیه به مصلحت عمومی راه می دهد اما ایراد تحلیل او این است که میان مصلحت عمومی و مصلحت دولت تمایزی برقرار نمیسازد و به این نکته توجه ندارد که مصلحت، به عنوان قیدی برای تفسیر احکام شرعي، بايد در خدمت منافع جمعي باشد و نه الزامات بقاي نظام سياسي. به عبارت دیگر، مشکل اصلی اسلام سیاسی، آنگاه که قدرت را در دست دارد، این است که در تفسیر از دین آن را با الزامات بقای نظام سیاسی تطبيق مي دهد و نه با الزامات مصلحت عمومي و خير جمعي. اينجا با پارادو کسی دیگر مواجهیم: از یک سو، حکومت دینی برای استقرار احکام شرع و اجرای موبهموی قوانین اسلامی تشکیل می شود و با چنین ادعایی دل مؤمنان را می رباید اما پس از تشکیل و استقرار، اولویت نخست آن دیگر اجرای احکام شرعی نیست بلکه حفظ و بقای «حاکمیت» و «هویت» دینی

است و به همین دلیل، بهسادگی می تواند کلیدی ترین احکام شرع را هم با یک حکم، تعلیق و حتی باطل کند. نمونههای این تعطیل و تعلیق شدن را می توان فراوان دید. به عنوان نمونه، در بانکداری اسلامی شاهد سود بانكى بالا هستيم كه در تضاد آشكار با سادهترين اصول اقتصادي اسلام قرار دارد. بنابراین، حکومت دینی بهروشنی دینامیسم درونی و سنتی دین راکه به هرحال در طول قرن ها کموبیش کارکردهایی گاه مثبت هم ایفاکرده است، برهم می زند و دینی ایدئولو ژیکشده، التقاطی، هویتگرا و ابزاری را جايگزين مي کند.

## با توجه به این توضیحات و پارادو کس ها درباره ی حکومت دینی ، جایگاه دین در آیندهی ایران چگو نه می تواند باشد؟

باید به این نکته توجه داشت که دین کمابیش بخشی ضروری از تمامی جوامع بشری است. بهبیان دیگر، هیچ راه حلی در فضای پس از حکومت دینی نمی تواند مشتمل بر حذف دین از حیات بشری باشد. به تعبیر محافظه کاران، نهادی که سدهها و بلکه هزارهها دوام آورده است، بهسادگی از میدان به در نخواهد رفت و به همین دلیل، باید آن را به رسمیت شناخت و از موضع سیاست و اجتماع و مصالح جمعی با آن وارد گفت و گو شد. درحقیقت، دین یا الهیات بهمعنای عمومی تر کلمه شکاف و خلاًیی را پر می کند که در تمامی جوامع بشری وجود دارد و تا حدی می توان آن را جزئی لاینفک از ماهیت فردی و حتی اجتماعی انسان دانست. اگر این نکته دقیق مورد توجه جدى قرار بگيرد، آنگاه مي توان گفت الگوهايي كه سكولاريسم ستیزهجو، لائیسیتهی فرانسوی و حتی گاه آتئیسم را برای آیندهی سیاسی

ایران مناسب می بینند، در دام همان خطایی افتادهاند که دین داران و حامیان حكومت ديني به آن دچار شدهاند. بنابراين، مي توان گفت دين قطعاً بخشي از آیندهی ایران خواهد بود و بهویژه تشیع ریشههایی بسیار عمیق در فرهنگ ایرانی دارد اما اگر بخواهد نقشی مثبت و سازنده ایفاکند، اندیشمندان و حتی شهروندان دین دار وظیفهی سنگینی بر دوش خواهند داشت. به نظر مى رسد مهم ترين يروژهاي كه الهيات شيعي بايد دنبال كند، يروژهي تدوين آن چیزی است که می تو اند «اسلام مدنی» یا به تعبیر خردتر، «تشیع مدنی» نام بگیرد. دقیقاً همان گونه که اسلام سیاسی اسلام را در ذیل یک نظام سیاسی و منافع و مصالح آن تعریف و محدود می کند، دین مدنی هم باید اسلام و نظام احكام شرع را در ذيل مصالح جمع و خير عمومي تعريف كند. البته روشن است که این پروژهای است زمانبر و مستلزم گفت و گو و مفاهمهای میان دین و خیر جمعی. اما نقطهی شروع چنین فرایندی خلعسلاح دین از مدعیات مشخصاً سیاسی و در رأس آن قبول حکومت دینی بهمثابهی چهارچوبی ضروری برای اجرای احکام شرعی است. یعنی ایده ی هر نوعی از حکومت دینی بهمثابهی مقدمهی ضروری دین داری که متأسفانه در قالبی رادیکال اکنون میان گروهی از دین داران رواج فراوان یافته است، باید به کلی وانهاده شود. در فقدان این ایده، به نظر میرسد تبدیل اسلام به دینی مدنی در میانمدت غیرممکن نباشد. روشن است که چنین فرایندی کوتاه و ساده نخواهد بود. در چهارچوب حکومت دینی، طبقهای ستبر و ثروتمند شکل گرفته است که منافع هنگفتی از تداوم وضع کنونی نصیبش می شود. روشن است که چنین طبقهای، حتی درصورت پایان حکومت دینی، بهسادگی تن به مصالحه نخواهد داد.

به نظر شماچه قواعدی باید براجتماعات دینی حاکم باشد؟ آیا این قواعد باید از بیرون به اجتماعات دینی تحمیل شود یا با رضایت و توافق خود آنها باشد؟ و اگر درنهایت تعارضی به وجود آمد، چه نهادی می تواند تصمیم نهایی را بگیرد؟

ابتدا باید درمورد مفهوم اسلام مدنی توضیحی کوتاه بدهم و سپس به این بحث خواهم پرداخت. این بحث نیازمند مقدمهای دربارهی تاریخ فلسفهی سیاسی است. فیلسو فان یو نانی، بهویژه ارسطو، دو ویژگی انسان را برجسته مى دانستند: عقلانيت و مدنيت. شهريا پليس براي ارسطو كامل ترين شكل اجتماعات بشرى بود و معتقد بود نهتنها انسان در شهر به كمالات اخلاقي مى رسد بلكه شريفترين و والاترين فعاليت عملي انسان، دغدغهي شهر است، یعنی دغدغه ی خیر مشترک همه ی شهر و ندان. این خیر مشترک برای ارسطو و عموم فلاسفهی سیاسی بزرگ غربی معیاری برای تشخیص نظامهای سیاسی مطلوب از نامطلوب بوده است. در تمدن اسلامی اما کتاب **سیاست** ارسطو ترجمه نشد و بهدلایلی متعدد که فرصت بحث آن نيست، فلاسفه و متكلمان مسلمان در انديشه هاى سياسى خود دغدغه هاى مدنی را بازتاب ندادند. به بیان دیگر، فعالیت فلسفی و کلامی در تمدن اسلامي عموما معطوف به عنصر «عقلاني» بو دو كمتر به عنصر «مدني» بها مى دادند. از يكى دو استثناكه بگذريم، انديشمندان ايراني سياست مطلوب را بیشتر بر عنصر عقل مبتنی می ساختند و در پی ارائه ی تفسیر های عقلانی از دین بودند و به تفسیر مدنی از دین توجهی نداشتند. این روند را امروزه در روشنفکران و نواندیشان دینی ایرانی هم بهوضوح می توان دید. تلاش آنها برای ارائهی تفسیرهایی عقلانی از دین و آموزههای شرعی در جای خود اهمیت فراوان دارد اما تنها جامعهی دین داران را هدف قرار می دهد

و فعالیتی به اصطلاح رایج «درون دینی» است. در حقیقت، فهم عقلانی از دین برای اقناع دین داران و دفاع از دیانت کارآمد است ولی تأثیر اجتماعی مثبت آن بسیار محدود است و حتی گاه تأثیر منفی دارد چون عقلانیت مفهومی مبهم و پیچیده است و روشنفکران دینی گاه با تفسیر عقلانی و عصری از دین دینامیسم درونی و سنتی دین تاریخی را هم مختل می کنند (اشتراکات میان نواندیشی یا رفرمیسم دینی و بنیادگرایی یا اسلام سیاسی در دنیای معاصر و همچنین ریشههای مشترک این دو در اندیشههای امثال سید جمال الدین افغانی به خوبی این نکته را نشان می دهد). بنابراین، تأکید بیش از حد بر عقلانیت در تفسیر دین و نادیده گرفتن عنصر مدنیت، بیش از حد بر عقلانیت در تفسیر دین و نادیده گرفتن عنصر مدنیت، ریشههای تاریخی عمیقی در سنت اندیشه ی اسلامی دارد.

از سوی دیگر، تجربه ی غرب می تواند راهگشا باشد، به این شرط که نسبت به تمایزهای مهم اسلام با مسیحیت از یک سو و تفاوت های جوامع اروپایی با جوامع آسیایی از سوی دیگر آگاه باشیم. در آغاز دورهای که مدرنیته خوانده شده است، یعنی حدود قرن شانزدهم و هفدهم، اندیشمندان بزرگی که به تأسیس مدرنیته ی سیاسی پرداختند، همگی نسبت به دین و الهیات مسیحی (ویهودی) توجهی جدی داشتند. اغلب این اندیشمندان به دلیل پیروی از آیین پروتستان (که بر ایمان بی شائبه و پرهیزگارانه تکیه داشت) و همچنین توجه به نومینالیسم (بهویژه در بریتانیا) علاقه ی چندانی به تفسیر عقلانی از مسیحیت نداشتند. اما عموم آنها در جهت تدوین الگویی کوشیدند که «دین مدنی» نام گرفت. به اشکال مختلف در هابز، الگویی کوشیدند که «دین مدنی» نام گرفت. به اشکال مختلف در هابز، پروژه ی آنها هرچند تلاشی الهیاتی بود، هدف آنها دفاع از مسیحیت و یهودی بروژه ی آنها هرچند تلاشی الهیاتی بود، هدف آنها دفاع از مسیحی و یهودی تبیین خردپسندانه ی آن نبود، بلکه تفسیری از آموزه های مسیحی و یهودی

بودكه با الزامات حاكميت مدرن و وضعيت مدنى انسان جديد منطبق باشد. هابز، بهعنوان نمونه، نشان مى دهد كه كليسا بايد در ذيل لوياتان که تجلی کامنولث یا جمهور مردم یک سرزمین است، قرار گیرد و در حوزهی عمومی تحت قوانین آن عمل کند. این الگو را بهاشکال مختلف در تمامی اندیشمندان سیاسی جدید میبینیم: حاکمیت سیاسی تجلی خیر جمعی و یا بهتعبیر روسو، ارادهی عمومی است و از همین رو، تمام عناصر حیات اجتماعی، از جمله دین و نهادهای آن، باید در هماهنگی و توازن با حاكمت عمل كنند.

اما به مورد اسلام بازگردیم. در جوامع اسلامی مشکلی اساسی وجود دارد: دین فاقد وجه مدنی است و حتی وقتی در اختیار حاکمیت قرار مع گیرد و تفسير آن به حاكمان واگذار مي شود، در خدمت تثبيت منافع و مصالح جمعى نيست. بنابراين، راهحل اول ارائهي تفسيري الهياتي است كه اسلام و نهادهای دینی را به عناصری مفید و مثبت در جامعه و در خدمت خیر عمومی تبدیل کند. نمونهها و تجلیاتی ساده از دین مدنی در جوامع غربی فعالیتهای عام المنفعه ی کلیسا، خدمت آنها به فقر او نیاز مندان، مشارکت آنها در دفاع از مظلومان و محرومان و یا تلاش آنها برای گسترش مفاهیمی جهانشمول مانندمحبت، عشق، وجدان، همبستگی و دیگر فضائل اخلاقی در جامعه است. روشن است که نهاد دینی در چنین شرایطی می تواند نقشی مثبت در اجتماع ایفاکند. اما ایفای چنین نقشی ابتدا مستلزم این است که دین دعاوی سیاسی خود (بهویژه ایدهی تشکیل حکومت) را پس بگیرد و یا بهشیوهای که خود عالمان دین صلاح میدانند، مفاهیم دینی و شرعی را به زبان مصالح عمومي ترجمه كند. اما روشن است كه تصميم نهايي بر عهدهی نهاد دین و حتی جامعهی دین داران نیست، حتی اگر در اکثریت

باشند. خبر مشترک مفهو می ضرورتاً «دموکراتیک» نست، بعنی همواره با رجوع به صندوق رأى و خواست اكثريت قابل تشخيص نيست. البته روشن است که در شرایط تأسیس حکومتی جدید ما همواره با آنچه حقوق دانان اساسى به آن پارادو كس تأسيس مي گويند، مواجهيم: از يك سو، نظام جديد برآمده از اراده و حضور مردمی است که تغییر را شکل دادهاند و از سوی دیگر، این اراده و حضور لزوماً نمی تواند مهار شود و شکل مکتوب، نهادی و قانونی به خود بگیرد و در تداوم و تحکیم نظم جدید تأثیرگذار شود. به همین دلیل، یکی از دشواریهای تأسیس دین مدنی در نظام سیاسی نوتأسیس این است که از یک سو، حتی در صورت مهیابودن شرایط، باید بر وسوسهی حذف دین از حیات اجتماعی فائق آید و از سوی دیگر، حتی اگر دین داران در شرایطی اکثریت باشند (که البته بعید است)، تدبیری بیندیشد تا دین در چهارچوبی مدنی و با تعهد به مصالح مشترک و منافع ملى حضور اجتماعي داشته باشد. در شرايطي كه حكومتي با حداقل تعهد به منافع ملی و مصالح جمعی شکل گرفته باشد، به نظر میرسد دین داران و مراجع مذهبي بايد خود را باالزامات مدنى برآمده از چنين حاكميتي منطبق سازند. اشکال دوگانهی حاکمیت عرفی و دینی در قالب تقسیم کار میان شاه و شیخالاسلام که در سدههای اخیر تا مشروطه الگویی مقبول بوده است، در دنیای جدید امکان تداوم و بقا نخواهد داشت، بهویژه با توجه به این نکتهی مهم که مرجعیت شیعه استقلال و موقعیت تاریخی خود را کمابیش در دهههای اخیر از دست داده است.

## در همتنیدگی اعتقادات و زیست اجتماعی گفتوگویی دربارهی آیین زرتشت

على مكى در گفتوگو با ايقان شهيدي

دکتر علی مکی، پزشک و پژوهنده در زمینه ی ایرانشناسی و فلسفه ی زرتشتی، ساکن آمریکا، در دوران دانشجویی در رشته ی پزشکی به کسب دانش در تاریخ ایران باستان و دینشناسی تطبیقی پرداخت. وی از همکاران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا در سالهای پایانی دهه ی ۱۹۸۰ بوده و آخرین سِمَت رسمیاش در این سازمان، ریاست هیئت امنا بوده است. او نوشتارهای خود را در نشریاتی چون پارسیانا، فزانا ژورنال، پیک مهر، پیک کنکاش موبدان، چهرهنما و دیگر گاهنامه ها به چاپ رسانده است. از دیگر همکاری های وی در کمیته ی ویراستاری متشکل از نمایندگان کنکاش دیگر همکاری های وی در کمیته ی ویراستاری متشکل از نمایندگان کنکاش

مویدان و مؤسسهی انتشارات فروهر جهت تجدید چاپ **گاتها**ی موید فه وز آذرگشسب بوده است.

ایقان شهیدی: در ابتدا در رابطه با جامعهی زرتشتی معاصر توضیح دهید. در این جامعه چه جریانهای فکریای در رابطه با نقش دین در دنیای معاصر وجود دارد؟

على مكى: يكمقدار پرسش پيچيدهاي است. در دين زرتشت، يك روش فكرى ومسئوليت يذيري به جامعهى زرتشتي معرفي شده و هدفش ييشرفت شخصی و جمعی در جامعه و برقراری عدالت اجتماعی است. یعنی اصل دین که در گاتهای زرتشت (سرودهای زرتشت) آمده، پایهگذاری عدالت اجتماعي و پيشرفت بوده است. آيين زرتشتي، بهدلايل تاريخي كه در دوران مختلف رخ داده، از زمان باستان و حملهی اسکندر تا حملهی عرب و حمله هایی که به افکار و فرهنگ ایرانی شده، ناخو دآگاه دستخوش تغییراتی شده است ولی اصل دین و اصل آن فلسفهای که گفتم، تغییری نکرده است. به همین دلایل تاریخی، ایرانیان در زمانهایی از این فلسفه دور شدند، و ازبین رفتن مکتوبات و کتابهایی که در اختیار مردم بوده، بر این دوری افزوده است. دلیل دیگر تفاوت تاریخی در درک اندیشههای زرتشتی، اندیشههایی همانند اسلام بوده است که باعث دگرگونی شده و تمایل به جلوگیری از افکار گذشته داشته است. به همین دلیل، دین داران و کسانی که پیرو آیین زرتشت بودند و هستند، در دورانهای مختلف دچار «چنددانشی» شدند و بهدلایلی گرایشهای بیشتری به سنن و آداب مردمی پیداکر دند.اینکه شمایر سیدید چه گرایش های فکری ای در جامعه ی زرتشت وجود دارد، اگر بخواهیم به دوران مدرن اشاره کنیم، در جامعهی زرتشتی، یک بنیادگرایی فلسفی باب شده است؛ بهخاطر سادهبودن و ژرفبودن افکار زرتشتی و نداشتن تضاد با مدرنیته و هدف برقراری عدالت اجتماعی و پیشرفت جمعی و شخصی، توجه به این بعد از اندیشههای زرتشتی بیشتر معطوف شده است. اگر بخواهیم کلی تر و به تمام سننی که امروز در جامعه ی زرتشتی داریم نگاه کنیم، تلفیقی از آداب مردمی، سنتها و فلسفه دیده می شود. دین زرتشتی ترکیبی از سنن و فرهنگ ایرانی و فلسفه ی زرتشت است. ممکن است در بعضی قسمت هایش هم تضادهایی وجود داشته باشد.

نگاه جامعهی زرتشتی موجود به نقش دین در دنیای معاصر چگونه است؟ برداشت عمومی نسبت به حضور دین در عرصهی عمومی چیست؟ آیا در این زمینه یکدستی فکری وجود دارد؟

خیر، یک دستیای وجود ندارد. در هفتاد سال گذشته، یک حرکتی در بسیاری از ادیان به وجود آمد؛ اینکه یک عدهای خواستند به نام روشنفکری، سنن را کنار بگذارند و ادیان را واپس گرا دیدند. اینها در همهی جوامع وجود دارند. اما در جامعهی زرتشتی، تعداد معتقدان به بنیادگرایی فلسفی و جود دارند. اما در جامعهی زرتشتی، تعداد معتقدان به بنیادگرایی فلسفی و کسانی که جایگاه دین را بهعنوان یک فلسفه و روش زندگی در نظر می گیرند \_ کم نیست. البته از بنیادگرایی که صحبت می کنیم، منظورمان روش گروههایی مثل القاعده و طالبان نیست. اصولاً دخالت دین زرتشت در یک جامعهی نام گذاری شده، مثل جمهوری فلان، وجود ندارد. نقش در یک جامعهی زرتشتی یک نقش آموزشی است. یعنی شما سنن دینی را دارید، نوروز و یلدا را جشن می گیرید اما به دیگران تحمیل نمی کنید. اما از آموزش هایی که در دین خو دتان به دست آورده اید، در سازندگی جامعه

استفاده خواهید کرد. اگر برگردیم به هفتاد هشتاد سالگذشته، در جامعهی زرتشتی کسانی بودهاند که به کل جامعه برای پیشرفت و نوگرایی کمک كردهاند و البته كمكشان فقط مختص جامعهى زرتشتى نبوده است. يك نمونهاش را می گویم: ارباب کیخسرو شاهرخ. ایشان از زمان مشروطه به این طرف، حرکتهای اجتماعی مختلفی انجام دادند. افرادی مثل ایشان در تاریخ معاصر ایران وجود دارند. یعنی اگر دین شما چیزی به شما یاد داده است که سازنده باشد، هیچ نوع قانونی وجود ندارد که بیاید بگوید که شما نمی توانید و نباید در امور جامعه کاری انجام دهید. آن خیراندیشی و نیک کرداری که باید در جامعه انجام شود، فقط به جامعهی ما مختص نیست و می توان به همه کمک کرد. در واقع، دین در جامعهی زرتشت چنین نقشی دارد. من زرتشتی وقتی میبینم که اتفاقات آزاردهندهای در جامعه میافتد، ساکت نمینشینم، میآیم جلو و از هر راهی که صحیح باشد \_ حزبي كه به آن وابسته هستم يا از لحاظ فكرى \_ اقدام مي كنم. در واقع، جامعه دست شما را نبسته است. من مي توانم برايتان يک مثال بزنم از يکي از نیایش های روزانهی زرتشتیان. جملات این نیایش به این معناست که به همان سان که ما رهبر دین را با اندیشهی نیک و شایسته سالاری انتخاب می کنیم، رهبر جامعه ی گسترده تر را هم باید به همان شکل انتخاب کرد. یعنی شما می بینید که جدایی و تضادی وجود ندارد چون همهی افکار بشر، سیاسی است. یعنی شما از زمانی که حضورتان را اعلان می کنید، وارد عرصهی اجتماعی می شوید. در جامعهی زرتشتی این حالت به این صورت وجود ندارد که اشخاص به دلایل دینی بگویند که نباید در سیاست شرکت کرد یا باید شرکت کرد. به هر حال، در یک جامعه باورهای شخصی وجود دارد و افراد ممكن است متفاوت فكر كنند. اما اگر صحبت از سكولاريسم

می کنید، فلسفه ی زرتشت مانند دیگر ادیان، مثل اسلام یا مسیحیت، توصیه نمی کند که باید حکومت زرتشتی وجود داشته باشد یا شما باید شریعت دین را اجراکنید. در دین زرتشت یک سری باورها و آموزشهایی شریعت دین را اجراکنید. در دین زرتشت یک سری باورها و آموزشهایی را پیش روی شما گذاشته اند. تمام سرودهای زرتشت اندیشه ی شما را برای انتخابهایی باز می کنند که برای زمان و برای شخص و برای دوران مناسب است. شاید در زمان ساسانی به دلایل سیاسی، دین و حکومت با مناسب است. شاید در زمان ساسانی به دلایل سیاسی، دین و حکومت با ما قاطی شده بودند اما در چندهزار سال گذشته اش، اولین کسی که آمد و با باورهای زرتشتی اش کثرت گرایی و آزادی اندیشه را بیان کرد، کوروش بود. یعنی اگر باز بخواهیم به فلسفه ی زرتشتی نگاه کنیم، چیزی به نام شریعت و حکومت دینی وجود ندارد.

## چه اصولی در آیین زرتشت وجود دارند که بتوانند شکل دهندهی بعضی از عناصریا مؤلفههای نظام اجتماعی باشند؟

یکی از اصول خاصی که در فلسفه ی زرتشت وجود دارد، برابری مرد و زن است. این آموزهای است که در گاتهای زرتشت آمده است. یا نداشتنِ طبقات و نژادهای ویژه. در متون باستانی می بینیم که مردم درمورد ایرانی و غیرایرانی صحبت می کنند. زرتشت به هیچ عنوان در چنین قالبهای قبیلهای صحبت نمی کند، بلکه تا حد کمی درمورد خانواده ی خود و بیشتر درباره ی جامعه صحبت می کند. بنابراین، فلسفه و آموزش زرتشت بیشتر درباره ی جامعه است. در آموزه های دین زرتشت چیزی با نام عدم دخالت در سیاست وجود ندارد و فقط از پیش کنشگربودن (Proactive) یاد می کنند؛ اینکه در جامعه احساس مسئولیت کنید اما ابراز و اظهار برتری نکنید. این در واقع چیزی است که از آموزه ها برداشت می شود.

به نظر می رسد یکی از آموزه های آیین زرتشت هماهنگی انسان با طبیعت است. دربارهی دلالات اجتماعی این اصل می توانید توضیح دهید؟ در باور زرتشتی، ما اشرف مخلوقات نیستیم. ما جزئی از طبیعت هستیم. جهان را خلق شده می دانیم و معتقدیم که باید از محیط و طبیعت نگهداری کرد و این، وظیفهی ما برای بقاست. در دوران باستان، ایرانیان پیش از زرتشت، پرستش عناصر مختلف طبیعت را بهصورت ادیان مختلف پذیرفته بودند. زرتشت آمد و در این موضوع نوعی نوگرایی به وجود آورد مبنی بر اینکه ما از هم جدا نیستیم و همه در طبیعت به هم متصل هستند. باور زرتشتی این است که یک قانونی گردانندهی طبیعت است و ما نباید با اقداماتی مثل آلوده کردن آب و خاک، برخلاف آن قانون عمل کنیم. به همین دلیل، یکی از اتفاقاتی که در تاریخ رخ داد این بود که مثلاً در کفنودفن مردگان، با گذاشتن مرده در خاک، چندین هکتار را ضایع نمی کردند. این عادت ایرانیان بود که مردگان را در یک جای باز که البته بستگی به طبیعت داشت، می گذاشتند تا پرندگان لاشخور یاک کنند و بعداً استخوانهایشان را میبردند و در جایی میگذاشتند. کسی بهصورت مکتوب نگفته که این یک فریضه ی دینی است و شما حتماً باید این کار را بکنید ولی بهخاطر آن باور که باید آب و خاک را پاک نگه داریم، در مناطق و ادوار مختلف این باورها و سنن شکل گرفتند. در مناطق سردسیری، به دلیل و جو د قسمتهای پخبسته، کندن زمین بسیار سخت بود. این روش کفنودفن آنجا شکل گرفت. در جاهای گرمسیری، کفنودفن به این شکل نبود. این عادات در هرجا بهاقتضای زمان و مکان و طبیعتش، بر پایهی اینکه ما باید پاسدار طبیعت باشیم، شکل می گرفتند. در باور زرتشتی، ما باید و نباید و فرمانهایی بهصورت قطعی نداریم. بیشتر، توصیههایی کلی

هستند در چارچوب اینکه شما از خِرَد خودتان استفاده کنید و در مکانی که هستید، با دانش روزتان جلو بروید. این یکی از نکتههای خیلی مهم در فلسفه ی زرتشت است.

# به نظر شما آیا هویت جمعی جامعهی فعلی زرتشتی و هدف زیست دینی این جامعه، در راستای دنبال کردن تحول اجتماعی است؟

این گونه فکر می کنم. ما تقریباً دو جامعه ی زرتشتی ایرانی و غیرایرانی (پارسیان هند) داریم. اگر به تاریخ معاصر یا حتی گذشته مان نگاه کنید، می بینید که در هند با اینکه اقلیت بسیار کوچکی در آن جمعیت زیاد هستند، زرتشتیان جایگاه خاصی پیدا کرده بودند و هنوز هم آن را دارند. به خاطر همین باورشان به سازندگی، افراد زرتشتی صنایع سنگین مثل ماشین سازی، هواپیمایی و این قبیل صنایع را در هند بنیان گذاشتند. در این رابطه می توان باور زرتشتی ایشان را محرک چنین تحولاتی دید. در ایران، کیخسرو شاهرخ یا ارباب جمشید از جمله افرادی بودند که از باورهای خود الهام گرفتند که در جامعه شرکت کنند و کارهای سازنده انجام دهند. در زمان قاجار، ارباب جمشید جامعه ای را برای کمک به اقلیتها تشکیل داد تا جایگاه اقلیتها در ایران به یک حالت انسانی برسد. این امر نمونه ای از بر قراری عدالت اجتماعی است.

بیشتر راجع به گذشته ها صحبت کردیم. به جامعه ی زرتشتی امروز برسیم. جامعه ی زرتشتی امروز، چه در ایران و چه جامعه ی زرتشتی خارج از ایران، از چه روش هایی برای مشارکت در تحول اجتماعی استفاده می کند؟

در ایران و حتی در خارج از ایران، هنگامی که تعداد زرتشتیان در یک محل به اندازهی معینی می رسد، انجمنی تشکیل می شود. این انجمن ها جنبهی آموزشی و رفاهی هم دارند. در ارتباط با اینکه برای تحولات و پیشرفت جامعه چه کاری انجام می شود، مثلاً اگر کسی نیازمند باشد، این جامعه به او کمک می کند. این انجمنهای زرتشتی فعالیتهای چندگانه دارند: آموزش دین، آموزش فرهنگ و ارتقای رفاهی جامعه.

#### یعنی به جنبه های دینی درونی جامعهی زرتشتی می پردازد؟

بله. در واقع، نگهداری و پاسداری از سنتهای فرهنگی است و همین طور برای پخش آموزشهای فلسفی زرتشت. همانطور که قبل تر هم گفتم، یک بنیادگرایی فلسفی است که بستگی به میزان دانش شخص دارد. اگر اطلاعات شما در جامعه بالاتر برود و بیشتر به فلسفه و آموزش های زرتشت دست پیداکنید، باور بر این است که سازندهتر می شوید و می توانید برای خودتان و جامعه کار بیشتر و بهتری انجام دهید.

#### چه نمونههای عملی ای از کار این انجمنها وجود دارد؟

از جمله نمونههای عملی این است که برای نشر آموزشها، از ماهنامهها، هفته نامهها و وبسايتهاي مختلف براي آموزش ديني و فرهنگي استفاده میشود. همچنین در داخل ایران و خارج از آن، سخنرانیهایی انجام می شود. همیشه یکی از تلاشهای ما این بوده است که بین ادیان، آشنایی و دیالوگ به وجود آوریم. این کار در ایران یکمقدار سخت تر انجام می شود ولى در خارج از ايران، اينطور نيست. ما برنامه هايي داريم كه كساني با باورهای مختلف می توانند شرکت کنند و می آیند.

# مؤسسات دینی زرتشتی تا چه میزان و به چه طریقی تقویت کننده یا تشویق کننده ی مشارکت زرتشتیان در تحول اجتماعی بودهاند؟

هدفم از گفتن این پیشزمینه که از بیرون به نظر می آید جامعه ی زرتشتی جامعه ای بسته است، در واقع بیان همین مطلب بود که بیشترین کاری که مؤسسات زرتشتی انجام داده اند، دهش مندی بوده است برای وقف زمین در جهت ساختن خیلی چیزها. حتی بعضی از زرتشتی ها کمک کردند و برای مسلمانان مسجد ساختند چون مسجد نداشتند. در باور زرتشتی، شما هرچه سازندگی انجام دهید که برای کل جامعه خوب باشد، نفعش به همه می رسد و نه فقط به یک گروه خاص. همین طور بنیادهایی تشکیل شده است؛ یکی از مهم ترین بنیادهای خارج از ایران که البته در ایران هم فعالیت هایی دارد، بنیاد «گیو» است. بنیاد گیو، سازمانی است برای دهش مندی و بنیان گذاری انجمن ها و سازمان های مختلف زرتشتی.

به نظر می رسد که بنیاد گیو نوعی اقدام خودجوش زرتشتیان بوده است و مرتبط با مؤسسات زرتشتی نبوده است. مؤسسات دینی زرتشتی چطور به افزایش ظرفیت جامعه ی زرتشتی یا افراد زرتشتی کمک کردهاند تا این افراد بتوانند در تحول اجتماعی مشارکت کنند؟

یک سازمان جهانی زرتشتیان (World Zoroastrian Organisation) وجود دارد اما بیشتر تصمیمها در سطح محلی صورت می گیرد. در اصل کارها بهاقتضای نیازهای محلی انجام می شود. اشخاصی که در هر جامعهای هستند، بیشتر با داد و دهش خودشان امور جامعه را پیش می برند. در واقع، هیچنوع منشوری و جود ندارد که بگوییم همه باید امور یکسانی انجام دهند.

یعنی یک برنامهی آموزشی که بهصورت منسجم در جامعهی زرتشتی ایجاد توانافزایی کند، وجود ندارد؟ برنامهای که به توانافزایی افراد برای مشارکت در تحول اجتماعی یا درک بیشتر آنها از ارزش این مشارکت کمکمے کند؟

بله. وجود دارد. خیلی از نشریات، کتابها و آموزشهای دینی استاندارد هستند. در بعضی قسمتها تفاوتهایی وجود دارد. ایرانیها و هندیها یکسری از سنتهایشان مقداری خیلی جزئی با هم تفاوت دارد، آنهم بهخاطر جابهجایی و دورشدن از ایران و تقویم و... . در سنت دیانت زرتشتی اکثر موبدان (کشیشهای زرتشتی) و پیشوایان دینی، مرد بودند\_ که این قسمت از سنتهای زرتشتی با فلسفهی زرتشت تضاد داشت. یکی از اتفاقات مهمی که چندین سال پیش رخ داد، این بود که این مانع کاملاً برداشته شد چون بعد از صحبت هایی که شد، به این نتیجه رسیدیم که برای موبدشدن جنسیت مطرح نیست، هرچند بهخاطر یکسری سنتهایی که از قبل به وجود آمده بود، موبدان فقط می توانستند مرد باشند. آموزش زنان هم انجام می شود و خیلی استاندارد شده است. البته پارسیان این را نمى يذير فتند ولى الان جا افتاده است.

## نکتهی دیگری هست که مایل باشید در رابطه با مشارکت جامعهی زرتشتی درایجاد تحول سازندهی اجتماعی مطرح کنید؟

یکی از جنبههای مهم جامعهی زرتشتی امانت داری و دهش مندی بوده است. یکی از باورهای مهم زرتشتی این است که کمک به دیگران باعث شادی فرد و جامعه می شود. همین باور باعث شده است که زرتشتیان در

کارهای خیر در هرجاکه هستند، چه درون جامعهی زرتشتی و چه بیرون از جامعه، شرکت کنند. باز می گویم، این موضوع نشئت گرفته از باور پایهی آموزش زرتشتی است.

## تیکون عولام: اسم رمز زیستن برای جامعه نگاهی به باورهای یهودی پیرامون دین و عرصهی عمومی

داریوش فاخری در گفتوگو با ایقان شهیدی

داریوش فاخری، از دوران نوجوانی خود از فعالان جامعه ی یهودی در شیراز بوده است. وی که به فعالیتهای خود پس از مهاجرت به آمریکا در سال ۱۳۵۴ ادامه داد، از مؤسسان سازمان «انجمن ایرانیان یهودی کالیفرنیا» در سال ۱۳۵۶ است. وی که سالهای متمادی ریاست این انجمن را بر عهده داشت، بهمدت بیست سال نشریهی دوزبانهی چشم انداز را منتشر می کرد که تیراژی بالغ بر ۱۰ هزار نسخه داشته است که برای اعضای جامعهی یهودی آمریکا و کتابخانههای آمریکا و اسرائیل ارسال می شده است. برخی از مقالات فاخری در نشریههای آوای تبعید، عصر نو و ایران شهر به چاپ رسیده است.

ایقان شهیدی: به نظر شما دیدگاههای عمدهی موجو د در جامعهی یهو دی پیرامون مشارکت دین در عرصهی عمومی، به چند دستهی کلی تقسیم ميشوند؟

داریوش فاخری: میخواهم با نقل قولی از خاخام استین سالتز (Adin Steinsaltz)، شروع كنم كه مي گويد: نمي توان يهو ديها را يك قوم، تمدن، ملیت، یا نژاد نامید. آنها حتی دارای یک زبان مشترک هم نیستند. یهودیها اصولا خانوادهی گستر دهای هستند که در سراسر دنیا پراکندهاند. جامعهی یهودی چنین حالتی دارد. اعضای این خانواده ی گسترده، زبانشان فرق می کند، نژادشان متفاوت است و متعلق به ملیتهای مختلف هستند اما در جمع یک خانوادهاند. این دقیقاً همان چیزی است که یهودیت بر اساس آن، پایهگذاری شده است. ابراهیم وقتی که وحدانیت را می آورَد، این را از خانوادهی خود شروع می کند. از طریق خانواده است که خداوند عقیدهی وحدانیت را در دنیا می گستراند. اول از طریق ابراهیم، بعد پسرش، بعد نوهاش، بعد نوههای نوهاش بودند و به همین منوال. در رابطه با میزان دخالت يهوديت معاصر با تحولات اجتماعي، ميتوانم مثالي بزنم. اينكه جوامع یهودی تا چه مقدار به مشارکت دین در عرصهی مسائل اجتماعی دنیا فکر و عمل میکنند، مرتبط با آمدن «ابراهیم» به اینطرف رودخانه است! دیگران ابراهیم را در دوران خودش «ایوری» (Ivri) صدا می کردند. ايوري يعني آنطرفِ رودخانهاي و كسيكه خود را قاطي بقيه نمي كند. اين سؤال درحقیقت می پرسد که آیا یک یهودی به این طرف رودخانه می آید یا خیر. یعنی آیا شما خود را به عنوان یک یهودی، به طور کامل در جامعهی بزرگتری که در آن زندگی می کنید داخل و ادغام می کنید یا خیر؟ پاسخ این سؤال بستگی دارد که شما خو د را چگونه یهو دیای معرفی کنید. هر چقدر

به یهودیان ارتدکس ـ که بسیار پایبند قوانین و مقررات دینی هستند ـ نزدیک تر باشید، احتمال اینکه در جامعه ی بزرگ تر فعال باشید، کمتر است. اماکسانی که خود را یهودی اصلاح گرا می نامند و یا برخی دیگر که حتی خداناباورند اما خود را یهودی می دانند، بیشتر در گیر اجتماع بزرگ تر از خود می شوند. بنابراین، هرچه سکولار تر باشید، در تحولات اجتماعی بیشتر در گیر می شوید.

می توانید به صورتی خلاصه بفرمایید که دیدگاههای عمده در جوامع یهودی در رابطه با مشارکت در اجتماع بزرگتر به چند دستهی کلی تقسیم می شوند؟ هرکدام از این گروهها چه باوری دارند که آنها را از دیگر گروههای متمایز می کند؟

من اگر بخواهم گروههای مختلف یهودی را از این منظر تقسیم کنم، چهار دسته را نام میبرم. در واقع، یک طیف عقاید که کاملاً قابل تجزیه و مرزبندی نیست وجود دارد: دسته ی اول، یهودیان ارتدکس هستند که کاملاً طریقت مدارند. یهودیان ارتدکس معتقدند که تورات کلامی است که به طور کامل از آسمان نازل شده و از طرف خدا آمده است. هرآنچه که در آن نوشته شده، غیرقابل تغییر است. اینان می گویند که علاوه بر تورات مکتوب (Oral) هم بیان شده است. تورات شفاهی شامل دستوراتی است که خداوند آن را به موسی، هنگامی که چهل روز به بالای کوه رفته بود داد و موسی آنها را هنگامی که از کوه بازگشت، به صورت شفاهی برای دیگران بیان کرد. یهودیان ارتدکس معتقدند که تمامی ۲۱۳ فرمان تورات مکتوب و شفاهی باید توسط تمام افراد یهودی اجرا شود. یهودیان ارتدکس کمتر

با جنبهی رسالت جهانی یهودیت درگیر هستند و آنچه برایشان بااهمیت تر است، همانا جامعهی محلی خو دشان یا رسالت particular یهو دیت است. دستهی دوم، اصلاحگران یا یهودیان رفَرم هستند. این گروه بیشتر به فعالیتها و جنبهی اجتماعی رسالت جهانی یهودیت اعتقاد دارند تا احكام و مقررات مذهبي. مثلاً مي كويند اكر شما روزه نگرفتيد، مهم نیست یا اگر گوشت حلال (کوشر) نخوردید، آنقدر مهم نیست؛ تا زمانی که شما به فقرا کمک می کنید یا در زمینهی مسائل تغییرات اقلیمی مشارکت می کنید، وظیفهی خود را بهعنوان یک یهودی اجرا کردهاید. دستهی سوم، محافظه کاران پاکنسرواتیوها هستند. ایشان گروهی هستند که بین ارتدکسها و اصلاحگران قرار دارند. عقاید ایشان درمورد مقررات مذهبی نه به سختی ارتدکس ها است و نه به آسان گیری اصلاحگران. دستهی چهارمی هم هستند که تعدادشان کم است ولی خود را بازسازیخواهان یهو دی (Reconstructionist Jews) می نامند. بازسازی خواهان اعتقاد دارند که یهودیت یک تمدن در حال تحول است، مثل بقیهی تمدنها. این گروه معتقدند که تورات را یهو دیان نوشته و بر اساس آن متحول شده و می شوند.

#### منظورشان از اینکه بهو دیت یک تمدن است چیست؟

آنهاکمتر به نگهداری اصول و مقررات دینی اعتقاد دارند و بر آناند که ما يهو ديان مثل بقيهي تمدنها (مثل تمدن يونان)، يک تمدن هستيم. اينها از نقطهنظر سكولار به دين نگاه مي كنند، تا نقطهنظر ديني.

#### تفاوت بازسازی خواهان با اصلاحگران یهودی چیست؟

نسبت به مسائل اجتماعی، دید بازسازی خواهان با اصلاحگران تفاوت

زیادی ندارد. اصلاحگران خودشان را به دین وابستهتر می دانند ولی چندان به سنتها یایبند نیستند. بازسازی خواهان یهودیت را یک تمدن می دانند. بازسازی خواهان به شدت سکولار هستند. یهو دیت برای آنان دارای عادات و رسوم و فرهنگ و جامعهای است که دوست دارند در آن باشند ولی اعتقادات مذهبی را نه.

شما به این چهار دسته اشاره کر دید. درک هرکدام از این گروهها از نسبت آیین یهودی با جامعه یا سیاست چگونه است؟ ارتدکسها چه درکی راجع به این موضوع دارند؟

اجازه بدهید دو نکته بگویم. وقتی که برادران پوسف او را در چاه انداختند، دلیلش این نبود که با او لجاجت داشتند یا حسدی نسبت به او بود. در بحثهای دینی یهودی این گونه مطرح شده است که برادران یوسف با عقیده ی او مخالف بو دند. یو سف بر آن بو دکه آن بر داشت پدرش، حضرت یعقوب، از یهودیت را باید گسترش داد و با دیگران در میان گذاشت یا به نوعی باید آن را جهانی (universal) کرد. برادران او بالعکس اعتقاد داشتند که یهو دیان باید خود را جدا نگه دارند، با بقیه نیامیزند و بهنوعی به جنبهی particular بودن یهودیت توجه داشتند. پس اینکه یهودیان چقدر باید با جامعهی بزرگ تر از خو د درآمیزند، موضوعی است که قدمت گفت و گویش به اوایل تاریخ یهودیت برمی گردد. نکتهی مهم دوم آنکه اندیشهای در یهو دیت وجود دارد که به آن «تیکون عولام» گفته می شود؛ بهمعنای مرمت و تعمير دنيا. اين اصطلاح يک زمينه دارد: ما شاهد تجربهي يک دوران طلایی بو دیم که مسیحیان، مسلمانان و یهو دیان با همدیگر تعامل داشتند، احترام همدیگر را نگه می داشتند و در بسیاری از موارد ــ در فلسفه و شعر

و داستان و ادبیات ـ با همدیگر تشریک مساعی می کردند. هنگامی که یهودیان در قرن پانزدهم از اسپانیا اخراج شدند، گروهی به نام کابالیستها به وجود آمدند. این گروه عرفای یهودی که در صفد واقع در شمال اسرائیل فعلی شکل گرفتند، بر آن بودند که خداوند، انسان یهودی را به عنوان شریک (یا partner) خود ساخته است. یعنی یهودیان با خدا شریک هستند و على رغم اينكه انسان موجو دى كوچك است، داراي وظيفه ي بزرگي است؛ به این معناکه خدا او را با تصویر خود درست کرده و دنیا را تعمداً کامل درست نکرده تا انسانی که در این دنیا زندگی می کند، بدون اینکه فکر کند که از خدا صدقه می گیرد، در قبالش برای او کاری انجام دهد و آن کار مرمت و تعمير دنيا است.

تیکون عولام که هیچ منبعی در تورات ندارد و کابالیستها آن را عرضه کردند، باعث شد که یهودیان طریقت مدار بیشتر به بخش particular یهودیت و تیکون عولامی که به مرمت هستی برمی گردد، مثل اعتلای جماد به گیاه، گیاه به حیوان و غیره، توجه خود را معطوف کنند و هرچه بهسمت یهو دیان محافظه کار، اصلاحگر و حتی یهو دیان کافریا «یهو دیان خداناباور» (Atheist Jews) بروید، باور به اصلاحات اجتماعی این وظیفه در آنان شکل گرفته است. یهو دیان بر اساس باور به این وظایف particular و universal در طول تاریخ، رفتارهایی خیرخواهانه از خود نشان دادهاند. می دانیم که یهو دیان برای مدتی طولانی در گتو زندگی می کردند؛ یعنی در محلههای مخصوص یهودیان در ایران، فرانسه، انگلستان و غیره. آنان یاد گرفتند که سیستمی به وجو دبیاورند که از همدیگر حمایت کنند و همدیگر را نگه دارند. یعنی مثلاً اگر یک نفر پول نداشت که دخترش ازدواج کند،

برای او پول جمع می کردند؛ یا مثلاً اگر کسی غذا نداشت، به او غذا می دادند یا اگر یک نفر پتیم بود، به او می رسیدند. افرادی بودند که این كارها را بهصورت داوطلبانه انجام مي دادند. هدف اين بود كه يهو ديان از این راه و آموزش تورات و تلمود و دیگر کتب دینی تا حد زیادی بقای خود را تضمین کنند. این تمام دل مشغولی یهو دیان بود. مشغولیت دومشان به گتوی universal برمی گشت. یعنی اگر خبر دار می شدند که یک یهو دی مثلاً در يمن دچار مشكل شده، هر كمكي كه مي توانستند به او مي كردند. صدقه دادن دریهو دیت مسئله ی بسیار مهمی بو ده است. معنی کلمه ی صدقه «سداکا» (Tzedakah) در یهودیت «عدالت» معنی میدهد. یعنی وقتی که شما به یک نفر پولی می دهید، به بالارفتن سطح عدالت در دنیا کمک می کنید؛ یک بخش از تیکون عولام است که دنیا را مرمت کنید. خداوند چنین فرصتی را در اختیار ماگذاشته است تا حس شفقت ما را بالا ببرد، نه اینکه چون فردی ذات بدی داشته است، فقیر به دنیا آمده است. چند وقت پیش در مجلهی Giving USA که خیریهها را رصد می کند، آماری ارائه شده بود که خیلی جالب بود. در سال۲۰۱۶، بهطور میانگین، کاتولیکها ۱۱۴۲ دلار خیریه داده بودند، پروتستانها ۱۷۴۹ دلار و بقیهی شعبههای مذهبی ۱۱۷۸ دلار. ولی یهودی ها ۲۵۲۶ دلار به صورت میانگین خیریه دادهاند. مجلهی فاکس هر سال چهارصد نفر را به عنوان ثروتمندترین افراد دنيا معرفي مي كند (The Forbes 400 List). طبق آمار آنان در سال ۲۰۱۶، ۳۳ نفر از ۴۰۰ نفری که در بین ثروتمندترین افراد مجله ی فوریس (The Forbes Magazine) بو دند، یهو دی بو دند. اینها فقط ۱۱ درصد از مقدار یولی را که برای اهدا داده بودند، به سازمانهای یهودی داده بودند؛ یعنی

۹۸ درصدش را به سازمانهای غیریهودی اختصاص دادهاند. بنابراین، وقتی برمی گردیم و به جنبهی universalism یهودیت، میبینیم که یهودیان كارهايي مي كنند كه غيرقابل باور است.

در رابطه با محافظه کارها، اصلاحگران و بازسازی خواهان هم می توانید توضیح دهید که نسبت دین و حضور در عرصهی عمومی را چگونه درک م كنند؟

مسائلی وجود دارد که برای ارتدکس و غیرارتدکس تفاوتی ندارد مثل یهودستیزی، بقای اسرائیل، مسئلهی تروریسم. اما در مسائل دیگر وقتی به محافظه کاران و اصلاحگران فکر می کنیم، تفاوتهایی با ارتدکسها می بینیم. برای محافظه کارها، نسبت به ارتدکس ها، جنبهی universalism مهمتر است. یعنی محافظه کاران بسیار مهم است که تا چه مقدار وجههشان مورد قبول اکثریت جامعهای باشد که در آن زندگی می کنند. محافظه کارها معتقدند که باید درگیر مسئلهی تغییرات اقلیمی شویم. این مسئله شاید برای یک ارتدکس خیلی مهم نباشد که به تغییرات اقلیمی بیر دازد. همچنین برای محافظه کاران مهم است که به جلوگیری از شیوع بیماری واگیردار و همین طور کاهشیافتن منابع طبیعی بپردازند. مسئله ی حقوق زنان و همین طور مسئلهی تعصب نژادی نیز برایشان مهم است. برای همین انجمن ملی پیشرفت رنگین یوستان (NAACP) را به وجو د آوردند. یهو دیان محافظه کار و مخصوصاً اصلاحگر خیلی به مسئلهی خصومت و ستیز میان طبقات اجتماعی و اقتصادی حساس هستند و سعی می کنند که در حل مسائل اجتماعي\_اقتصادي جامعه كمك كنند. البته بايد بگويم كه محافظه کارها بهاندازهی اصلاحگران درگیر تغییرات و اقدامات اجتماعی نیستند ولی نسبت به ارتدکسها، خیلی بیشتر در این مسئله مشارکت میکنند اما اصلاحگران بهطور کامل در این جریان پیشرو هستند.

هرکدام از این گروهها چه روشی را برای تحول اجتماعی برمی گزینند؟ ارتدکسها که به نظر میرسد خیلی درگیر تحول اجتماعی نیستند. ولی آیا محافظه کارها و اصلاحگران، فقط کار خیریه و فعالیتهای اجتماعی انجام می دهند؟ روششان برای ایجاد تحول اجتماعی چیست؟

وقتی شما به جامعهی یهو دی در سراسر دنیا نگاه می کنید، به نظر می رسد در چند سطح کار میکنند. یکی در سطح گتوها است که در آنها افرادی داوطلب کمک می کنند. سطح دیگر از طریق سازمانهای مختلف یهودی است که عمدتاً در سطح یک شهر کار میکنند. مثلاً یک سازمان یهودی وجود دارد که اگر کسانی مشکلات قانونی دارند و نمی توانند هزینهی آن را بپردازند، از وکلای داوطلب یهودی میخواهند تا بهصورت رایگان در دادگاهها دفاع کنند. سازمانی دیگر وجود دارد برای کسانی که غذا ندارند، جمعهها به آنها غذا می دهند یا نوانخانه درست می کنند.سطح دیگر از طریق ایجاد فدراسیون هایی فراگیرتر است که چندین سازمان را حمایت و راهنمایی می کنند؛ مثلاً یک فدراسیون فراگیر (Umbrella Federation) که در کل کشور آمریکا فعالیت می کند و فعالیتهای فدراسیو نهای شهرهای یهودی را سازماندهی و حمایت می کنند. فدراسیونها به این سازمانها حمایت فکری و مالی می کنند. سازمانهای بزرگتری هم هستند که زیر یو شش فدراسیو نها نیستند مثل «American World Congress» که به امو ر سیاسی جهانی یهو دیان در سراسر دنیا می پر دازد، (American Jewish Joint

Distribution Committee» که به امور تغذیه و بهبو د شرایط خانواده ها کمک می کند، «The World ORT» که در صد کشور و پنج قارهی دنیا آموزش فنی به یهو دیان و غیریهو دیان یاد می دهد تا شاغل و خو دکفا شده و خانوادهای خود را تأمین کنند و سازمانهای دیگر. این سازمانها برای یهودی و غيريهودي تفاوتي قائل نمي شوند، مثل «HIAS» كه خدمات خود را به تمام يناهندگان مهاجر دنيا عرضه مي كند. «Alliance Israélite Universelle» که یک سازمان یهودی فرانسوی بود، در سراسر دنیا به بالابردن سطح آموزش سکولاریهو دیان کمک کرد که در ایران نیز بسیاری از غیریهو دیان يسا تحصيلات خود را آنجا را در فرانسه ادامه دادند.

مطلبی که شما تا الان توضیح دادید، بیشتر ناظر بر حمایتهای مالی بود که یا به صورت داوطلبانه یا از طریق فدراسیونها و سازمانهای مختلف دنبال مي شو د. آيا به غير از بعد مادي، براي ايجاد تحول اجتماعي فعالیتهای آموزشی یا فکری خاصی هم توسط این فدراسیونها و سازمانها دنبال می شود؟ آیا امر سازمان یافته ای برای حمایت از جنبه های فرهنگی و فکری وجو د دارد؟

فكر نمى كنم چنين خط اقدامي وجود داشته باشد. ولي بهصورت مستقل چنین اقداماتی صورت می گیرد. یک خاخام مناظرهای داشت با کریستوفر هیچنز (Christopher Eric Hitchens) که یکی از معروف ترین خداناباوران است. او ایراد گرفته بود که چرا یهودی ها بچه را در هشتروزگی ختنه می کنند؟ این چه حُسنی دارد؟ و او به صورت مزاح جواب داد که تنها حسنش این است که میزان شانس شما را برای بردن جایزهی نوبل بیشتر می کند. اگر شما نگاه کنید، می بینید که یهو دیها بهنسبت درصدشان در

دنیا، درصد بالایی از جوایز نوبل را به خود اختصاص دادهاند؛ در تمامی رشتهها: در فیزیک، در فلسفه، در پزشکی، در شیمی، در اقتصاد، در تمام اینها که نگاه کنیم یهودیان جایزه بردهاند و این نسبت چندصد برابر میزان جمعیت آنان در دنیا است. این دستاوردها هرگز سازمانداده شده نبوده است.

### علت این شکوفایی فرهنگی راچه می دانید؟

یک علت اصلی دارد و آن این است که آن موقع که دکتر سالک (Jonas Salk) واكسن فلج اطفال را درست كرد\_ زماني كه ميليونها نفر در دنيا از مرض فلج اطفال مىمردند\_آن را بهصورت رايگان براى استفادهى عمومى، ثبت کرد. یعنی یک دلار هم برای این واکسن یول نگرفت، درصورتی که مى توانست بسيار يول دار شود. باور به اصل عدالت و ترميم دنيا كه قبل تر توضيح دادم، بر افراديهو دي بسيار تأثير مي گذارد. اين نگاه که يهو ديان دنبال یول هستند یا اینکه یهو دیان یولیر ستاند، ریشهای تاریخی دریهو دستیزی دارد. آنقدری که یهودیان به تیکون عولام یا مرمت دنیا اعتقاد دارند، به اینکه یول جمع کنند اعتقادی ندارند. یعنی اینها می خواهند کاری کنند که دنیا را بهتر از آنچه که تحویل گرفتند، پس دهند. برای همین، یهو دیان به این کارها می پردازند. مثلاً درمورد فعالیتهای فرهنگی، شما در همان اروپا لیست فیلسو فانی مثل آیزایا برلین (Isaiah Berlin) و امانو ئل لویناس (Emmanuel Levinas) یا نویسندگانی مثل مارسل پروست را که نگاه کنید، میبینید این هاکسانی بودند که دنبال پول نرفتند. نویسندگان خیلی بزرگی در جامعهی یهو دی ظاهر شدند، فیلسوفهای خیلی بزرگی بیرون دادند. بنابراین به صورت فردی دنبال کارهای فرهنگی می روند. ولی سازمانی که

بيايد و بگويد ما نويسنده و فيلسوف تربيت مي كنيم و به دنيا مي دهيم، خير، این گونه نبوده و نیست.

از زمانی که دولت اسرائیل تشکیل شده، چگونه آرا یا گفتمان عمومی جامعهی یهودی و گروههای مختلف، در رابطه با نسبت دین و سیاست تغسر کرد؟

ببینید در واقع دولت اسرائیل برای بار دوم به وجود آمد؛ برای بار دوم که مي گويم به اين علت است كه يهو ديان ۲ هزار سال پيش آنجا يک قلمروي یادشاهی داشتند. بعد از اینکه رومی ها یهو دیان را بیرون کردند و بهعنوان یک تاکتیک جنگی در سراسر دنیا پراکندهشان کردند\_ ترکیه هم در دوران عثمانی این کار را با تبعههای عثمانی تکرار کرد. بالاخره یهو دیان برگشتند و الان در ارض موعود هستند. به این موضوع می شود از چند جنبه نگاه كرد. آنهايي كه بسيار ارتدكس اند به تظاهرات عليه كشور اسرائيل مي روند يا اظهار مي كنند كه اين كشور اصلاً نبايد وجود داشته باشد، حرفشان این است که تا وقتی که مسیح (ناجی) برنگشته، این کشور مشروعیت مذهبی ندارد. ارتدکسهایی که مثل گروه اول خیلی افراطی نیستند، مثل خبادیها، معتقدند که صهیونیستهای سکولار کشور نوین اسرائیل را بریا کر دند. صهیونیستها افراد سکولاری بو دند که از مورد ظلم واقع شدن خسته شده بودند، گفتند که ما میرویم یک دولت میسازیم و از خودمان دفاع می کنیم. خبادی ها این ایراد را می گیرند که مثلاً چرا در سرود ملی اسرائیل، اسم خدا نیامده است (در سرود ملی اسرائیل گفته میشود که رؤیای ۲ هزارسالهمان محقق شده است و به وقوع پیوسته و به سرزمین مقدس برگشتیم اما اسم خدا در آن نیست). خبادیها می گویند که ما هرجا که هستیم، زندگی می کنیم ولی لزوماً به اسرائیل نمی رویم اما از آن کشور

و دولت حمایت می کنیم. بقای اسرائیل بین تمام گروههای یهو دی امری مصالحهنايذير است. يعني چه اصلاحگر، چه محافظه کار و چه ارتدکس، همگی اینها هرکاری می کنند تا اسرائیل حفظ شود و یهودیان کشته نشوند. آنها مي گويند هولوكاست كافي بود. ما مي بخشيم اما فراموش نمي كنيم. رابطهی اینها با کشور اسرائیل این گونه است. همین طور باید اضافه کنم که آنهایی که محافظه کار و اصلاحگر هستند، میخواهند یکمقدار از دستورالعمل های اجتماعی که امروزه مورد قبول فرهنگهای کشورهای غربی است را در اسرائیل پیاده کنند، مثل حقوق تراجنسیتی ها یا حقوق زنان. اما آنهایی که مذهبی تر هستند، بهوسیلهی یول کمک می کنند که کشور اسرائیل را یک کشور یهودی نگه دارند که تا حد خیلی زیادی شکل یهو دی خو د را نگه دارد. مذهبی ها معتقدند که می توانند از اسرائیل به عنوان جایی که امن و آزاد است و امکانات دارد، فرهنگ و اندیشه صادر کنند. اما اصلاحگران میخواهند فرهنگ را از خارج، وارد آنجاکنند. یعنی قبول ندارند که آنجا مرکز ترویج یهودیت و ادبیات و فرهنگ یهودی شود. این تفاوت بین این دو گروه است.

شما راجع به نسبت این گروهها با دولت اسرائیل گفتید. اما آیا به نظرتان شكل گرفتن دولت اسرائيل تأثيري برفهم (هاي) عمومي جامعهي يهودي درمورد شیوهی تحقق تحول اجتماعی داشته است؟

خير. با بهوجودآمدن كشور اسرائيل، يهوديان هيچ فرقي از لحاظ نگاهشان به منطق تحولات اجتماعي نكردهاند. از لحاظ امنيت سياسي چرا ولي از لحاظ مذهبي يا نوع نگاه به تحول اجتماعي خير.

# زندگی در جامعهی چندمذهبی ـ چندسکولار

دیوید فورد درگفتوگو با ایقان شهیدی

دیوید فورد: من میخواهم تا حد امکان یک مسیحی عمیق باشم و تا حدی که در توانم است، به شکل گیری برداشتی از مسیحیت که کنم که به عیسی مسیح، کیفیت زندگی، خردمندی، محبت، شفقت، بخشش، عدالت، ایمان، سرور، نیایش و عبادت پروردگار وفادار باشد. و البته میخواهم تأثیر تمامی این فضیلتها از دایرهی جامعهی خودم فراتر برود و در راستای خدمت به خیر عمومی نوع بشر و تمامی مخلوقات قرار گیرد. برخی نوشته ها و آثارم که در آنها با جزئیات بیشتر به این اثر که ایده یرداخته می عبارت اند از: انجیل یوحنا: نقدی الهیاتی (این اثر که ایده یرداخته می عبارت اند از: انجیل یوحنا: نقدی الهیاتی (این اثر که

<sup>\*</sup>The Gospel of John: A Theological Commentary

در دسامبر ۲۰۲۱ منتشر شده، حاصل تلاشی بیست ساله در جهت شرح معنای این متن اصلی مسیحی برای جهان قرن بیست ویکم است)؛ داستان زندگی\* (ارائهی معنویتی جدید بر اساس الگوی دراماتیک)؛ آیندهی الهیات مسیحی\*\* (شرح چالشهایی که الهیات مسیحی امروز با آنها مواجه است و نقدی بر چارلز تیلور)؛ حکمت مسیحی\*\* (بر اساس ممکاری هایی با دانشگاه ها و مؤسسات دینی و فعالیت های بین الایان)؛ شکل دادن الهیات: مشارکت در جهانی دینی و سکولار\*\*\*\* (مقالات مختلف)؛ نفس و رستگاری: متحول شدن \*\*\*\*\* (شامل گفت و گوهایی با بل ریکور و امانوئل لویناس)؛ و شکل زندگی \*\*\*\*\*\* (معنویت در مواجهه با ماهیت چندگانه ی زندگی در جهان امروز).

ایقان شهیدی: درک جهان معاصر مسیحیت از نقش دین در جامعهی مدرن چیست؟ اصلی ترین جریانهای فکری در جوامع مسیحی در ارتباط با این پرسش چه هستند؟

دیوید فورد: جهان معاصر مسیحیت به هیچوجه یکپارچه نیست و برداشتهای متنوعی نسبت به نقش دین در جامعهی مدرن وجود دارد. در این رابطه طیفی از دیدگاه ها وجود دارد. در یک سر این طیف، دیدگاه هایی وجود دارند که می خواهند جامعه ی مدرن کاملاً همراستای اعتقادات دینی

The Drama of Living

The Future of Christian Theology

Christian Wisdom

<sup>\*\*\*\*</sup>Shaping Theology: Engagements in a Religious and Secular World

Self and Salvation: Being Transformed

<sup>\*\*\*\*\*</sup>The Shape of Living

آنها باشند. در سوی دیگر طیف، دیدگاههای افراطی ای وجود دارند که دین را مسئلهای شخصی و خصوصی می دانند که نقشی برای ایفا در عرصهی عمومی ندارد.

من پیرو جریان اصلی انگلیکان هستم. در خانوادهای متعلق به کلیسای ایرلند در دوبلین متولد شدم و در حال حاضر در کمبریج از اعضای کلیسای انگلستان و جامعه ی جهانی انگلیکان هستم که بیش از ۷۰میلیون پیرو در سراسر جهان دارد. اعتقاد من این است که مسیحیت باید در عرصه ی عمومی نقش ایفاکند، درست همان طور که در انگلستان این طور است اما نقش دین تسلط بر زندگی عمومی نیست. دین، هم باید در خدمت خیر عمومی در جامعه باشد و هم عمیقاً یک مسئله ی شخصی باشد.

جامعه ی ایدئال من، یک جامعه ی متکثر سالم است که در آن، همه از آزادی دینی برخوردار هستند (از جمله آزادی تغییر دین). من جامعه ی بریتانیا را مثل بسیاری از دیگر کشورها یک جامعه ی پیچیده ی چندین دینی و چندین سکولاری می دانم. چنین جامعه ای نیاز به قوانین، آداب ورسوم، مؤسسات و سازمان های جامعه ی مدنی ای دارد که به جهان بینی ها و شعائر دینی و سکولار مختلف احترام بگذارند. جمعیت های دینی اجزای پویا و سرزنده ی جامعه ی مدرن هستند و به نظرم دقیق نیست که این قبیل جامعه ها را جوامع سکولار بنامیم.

بعضی از جوامع، از جمله فرانسه، تلاش می کنند تا چارچوبی سکولار را بر کل جامعه تحمیل کنند (لائیسیته) که با وضعیت ما در بریتانیا که در آن دین نقش پذیرفته شده تری در عرصه ی عمومی دارد، متفاوت است. من به طور کلی مخالف این هستم که یک دین خاص یا یک چارچوب سکولار خاص را بر دیگران غالب کنیم. فکر می کنم ما به یک جامعه ی مدنی سالم

متكثر نياز داريم كه در آن جوامع مختلف، چه مذهبي و چه غيرمذهبي، بتوانند علی رغم تفاوتهای واضحشان به زندگی مسالمت آمیز در کنار يكديگر در چارچوب قانون متعهد بمانند. در بهترين حالت، آنها مي تو انندبا بكديگر واردگفت و گو شده، در خدمت به خبر عمومی با بكديگر همكاري كنند و نسبت به رشد و شكوفايي بلندمدت اقتصاد، مؤسسات سياسي و حقوقی، سازمانهای داوطلبانه، نهادهای آموزشی و فرهنگ متعهد بمانند. وقتی به دین، از جمله مسیحیت و اسلام، در جامعهی مدرن نگاه می کنم، به نظرم، برای دین داربو دن به شیوه ی حکیمانه در جهان امروز سه خصوصیت اصلی می توان در نظر گرفت:

۱ – بررسی عمیق، هو شمندانه و فروتنانهی متون، سنتها و شعائر دینی که فرد خود را به آنها متعلق مي داند؛

۲ - ارتباط عمیق و خردمندانه با مدرنیته در شکل های مختلف آن از جمله اندیشهی مدرن، اقتصاد، سیاست، فرهنگ، علوم و فناوریهای مدرن و بحث و گفتو گوهای هو شمندانه در رابطه با اینکه یک فرد بر اساس باورهای دینی اش چه اجزایی از مدرنیته را باید بیذیرد، چهچیز را باید رد کند و برای بهبود چهچیزهایی باید تلاش کند؛

۳- تعهد به گفتو گوهای کاوشگرانه و همکاری های عملی با سایر ادیان و گروههای سکولار برای ترویج خیر عمومی در جامعه و در جهان فراتر از کشور خودمان.

آیا میتوانید نمونههایی از مشارکت مسیحیت در جامعهی معاصر انگلیس را ذکر کنید؟

نمونههای بسیار زیادی در این زمینه وجود دارد. من سه نمونه را که خودم شخصاً در انگلستان در جریان آنها هستم، مثال میزنم.

اولین مورد آموزش در مدارس است. بسیاری از مدارس ممتاز دولتی در انگلستان ماهیت دینی دارند، از مسیحیت و اسلام گرفته تا مدارس یهو دی و هندو و غیره. کلیسای انگلستان که من متعلق به آن هستم، بیشتر از ۱ میلیون دانش آموز در مدارس تحت نظرش دارد. کلیسا نیرو، تعهد و منابع فراوانی را صرف تربیت کو دکان می کند و آن هم نه فقط اعضای خو دکلیسا بلکه بسیاری از دانش آموزان دیگری که از پیشینهی اعتقادی دیگری هستند اما به این مدارس می روند. من عضو کارگروهی بودم که سند «چشمانداز کلیسای انگلستان برای آموزش وپروش» را تنظیم کردند. ما هدفمان را تربیت افرادی «عمیقا مسیحی و در خدمت خیر عمومی» تعریف کردیم. به نظرم، این عبارت منظور من را از داشتن جامعهای سالم و متکثر روشن مىسازد: جامعهاى كه در آن افراد بتوانند هم عميقاً مسيحى، مسلمان يا یهودی و سکولار باشند و هم تشویق شوند تا به خیر عمومی خدمت کنند. چشمانداز فراگیر چنین جامعهای «زندگی به بهترین شکل» است و چهار اصل اساسی آن عبارت اند از خردمندی، دانش و مهارت، امید و آرزومندی جامعه و زندگی در کنار یکدیگر و شرافت و احترام. اینها اصولی هستند که ما امیدواریم همهی ادیان و باورهای غیردینی آنها را بپذیرند و بعد هریک بتوانند با استفاده از سنتها و منابع خود، این اصول را عمیقتر واكاوي كنند.

دومین موردی که به آن میخواهم اشاره کنم، دانشگاهها هستند. من برای پانزده سال استاد دپارتمان الهیات و ادیان در دانشگاه بیرمنگام بودم که یک مؤسسه ی سکولار است. این نمونه ی خوبی از مؤسسه ای است که من آن

را یک مؤسسهی متکثر سالم مینامم. در دپارتمان ما مسیحیانی از جمله خود من حضور داشتند که الهیات مسیحی تدریس می کردند و در آن زمینه یژوهش می کردند اما اساتید دیگری نیز بودند که پیرو ادیان دیگر بودند یا اینکه هیچ دینی نداشتند. همچنین من بهمدت ۲۴ سال، یعنی تا زمان بازنشستگی ام در سال ۲۰۱۵ ، یکی از اساتید دیارتمان الهیات در دانشگاه کمبریج بودم؛ دانشگاهی که در اصل یک بنیاد مسیحی بود. اینهم یک نمونهی موفق ازیک سازمان متکثر سالم است. ما در دیارتمانمان اساتید و كارمندان مسيحي، مسلمان، يهودي و از پيروان ساير اديان داشتيم. در برخی از دانشگاهها نسبت به اینکه یک فرد، هم دین دار و هم آکادمیسین باشد، تعصب وجود دارد و حتى آن را غيرممكن فرض ميكنند. به نظرم، این رویکرد مشکلی جدی است. شما میتوانید هم یک دانشمند، مورخ، اقتصاددان و فیلسوف درجهیک باشید و هم مسیحی یا مسلمان یا یهودی یا پیرو هر دین و اعتقاد دیگری باشید. یک پدیدهی بسیار مهم و البته متأسفانه كمياب در جوامع مدرن، دين داران تحصيل كرده، باهوش و خردمند است. دیارتمانهای دانشگاهی ای که بتوان در آنها به پرسش هایی پیرامون معنا، دانش، حقیقت، اخلاقیات و خردمندی در ادیان پرداخت، می توانند سهم بسزایی در پیشرفت جوامع ما ایفا کنند. چنین دپارتمانهایی میتوانند الگوهایی برای مطالعه، تدریس و بحث و گفتو گو دربارهی پرسشهای بزرگی باشند که مقابل جوامع چنددینی و چندسکولاری ما قرار دارد. من این شانس را داشته ام که عضو یکی از چنین دپارتمان هایی باشم، به خصوص از طریق همکاری چندساله ام با برنامهی بین الادیان دانشگاه کمبریج. به طور خاص، برنامه ی استدلال متنی برای من و بسیاری از افراد دیگر یک الگو بوده است. در این برنامه پیروان ادیان و باورهای مختلف قسمتهایی از متون دینی خود را مطالعه می کنند و درمورد آنها با هم گفت و گو می کنند. این برنامه در ابتدا با حضور مسیحیان، مسلمانان و یهودیان شروع شد اما با گسترش آن در نقاط مختلف دنیا، پیروان بسیاری از دیگر ادیان و همچنین جهان بینی های غیر دینی نیز به آن پیوسته اند. این برنامه و قتی به بهترین شکل اجرا شود، به شرکت کنندگان اجازه می دهد که در متون دینی خود و متون سایر ادیان و باورها عمیق تر شوند و همین طور عمیق تر به جهان مدرن فکر کنند و ارتباطات و اغلب دوستی های عمیق تری با دیگران بسازند. این برنامه در بسیاری از دانشگاه ها و مراکز مطالعات دینی در چین نیز اجرا می شود و از فضاهای آکادمیک فراتر رفته و در جامعه ی مدنی، جوامع دینی محلی، بیمارستانها، زندانها، محیطهای کسب و کار و پروژههای ایجاد مصلح در نقاط مختلف جهان اجرا می شود.

سومین نمونهای که میخواهم به آن اشاره کنم، سازمانهای جامعهی مدنی است که هدفشان ارتقای خیر عمومی به شکلهای مختلف است. از این قبیل پروژههای مسیحی، موارد بی شماری وجود دارند، از پروژههایی مربوط به سلامت جسم و روان، رفع فقر، رفاه خانوادهها، کودکان، سالمندان و دیگر گروههاگرفته تا پروژههایی مربوط به مسکن و بیخانمانی، محافظت از حیوانات، محیطزیست، جنبههای مختلف فرهنگ و بسیاری دیگر. من آگاهانه در پاسخ به این پرسش شما از نمونهها و مثالهای شخصی استفاده کردهام چون اگر بخواهم به این سؤال به شکل کلی جواب دهم،

<sup>\*</sup>Scriptural Reasoning

مي شود چندين کتاب نوشت. جمعيت مسيحيان جهان حدود ٢ ميليارد نفر تخمین زده می شود و این افراد به شکل های مختلف در هر حوزهای از جامعه حضور دارند. پرسش اساسی این است که چهچیزی را دین «سازنده» محسوب می کنیم. دین هم مثل تمامی دیگر جنبههای زندگی (از قبیل سکس، پول، زندگی خانوادگی یا آموزش و پرورش) می تواند بسیار خوب یا بسیار بد پیش رود. یک ضربالمثل انگلیسی می گوید بدترین چیز، فساد بهترین چیز است. رفتار منفی بعضی مسیحیان من را بهشدت آزرده میکند و امیدم این است که بتوانم به دیگران، چه مسیحی و چه غيرمسيحي، بپيوندم تا هم ابعاد منفي مسيحيت را خنثي كنيم و هم به ابعاد مثبت آن بيفزاييم.

آیا مؤسسات مسیحی برای ایجاد فرهنگ تعهد به تحول اجتماعی در جامعهی باورمندان فعالیت می کنند یا اینکه بیشتر بر رستگاری فردی به عنوان راهی به تحول اجتماعی تمرکز دارند؟

هیچ جواب کلی ای نمی شو د به این پرسش داد. برخی از مؤسسات مسیحی با نیروی بسیار بر تحول اجتماعی متمرکز هستند و برخی دیگر بر رستگاری فردی تأکید دارند. سنت انگلیکان که من از پیروانش هستم سعی دارد همزمان هم بسيار فردي و شخصي باشد و هم به خير عمومي توجه كند. اين مسئله درمورد بسیاری از سنتهای دیگر مسیحی و بسیاری از سنتهای دینی و غیردینی دیگر مصداق دارد.

به نظر من، هر دوی این رویکردها لازم هستند. هر حوزه از زندگی اجتماعی نیاز به انسانهای آگاه، عمیق و اخلاق مداری دارد که بتوانند با محبت، شفقت، عدالت، بخشش، شهامت و بخشندگی رفتار کنند. اما ما برای ساخت جامعه در بلندمدت همچنین نیاز به سازمانها، مؤسسات و جنبشهای مفید داریم. هرچه سنم بالا میرود، حس تحسین و قدردانی بیشتری نسبت به انسانهای متعهد، خلاق و نیکوکار در سازمانها و مؤسسات پیداکردهام. این جور آدمها اغلب به چشم نمی آیند اما در غیاب مشارکت آنها در شکل گیری مؤسسات کارآمد و عادلانه، جامعه رو به اضمحلال میرود. یکی از فیلسوفان محبوب من، پل ریکور، می گوید هدف ما باید «داشتن یک زندگی خوب، در کنار و برای دیگران، در مؤسسات عادلانه» باشد. داشتن یک جامعهی پیچیده ی چنددینی و چندسکولاری منوط به گردهم آمدن پیروان ادیان مختلف و اعضای سایر گروههای غیردینی در چنین مؤسساتی است؛ جایی که آنها بتوانند در کنار یکدیگر با تعهد و خلاقیت برای خیر عمومی فعالیت کنند.

به نظر میرسد که پساسکولاریسم نیز جامعهای را ترسیم میکند که در آن پیشبینیهای سکولاریسم شکست خورده است؛ پیشبینیهای که برخلاف تصویری است که شما از جامعهی مدرن انگلیسی عرضه میکنید. چارلز تیلور نیزیکی از شناخته شده ترین نظریه پردازان این حوزه است. اما با وجود این، شما در نوشته هایتان هم عبارت «پساسکولاریسم» و هم نگاه تیلور را دقیق نمی دانید. اگر امکان دارد در این مورد بیشتر توضیح بدهید.

برداشت من از عبارت «پساسکولار» وقتی درمورد کل یک جامعه یا جامعههای متعدد به کار برده می شود، این است که باور داشته باشیم دوران سکولار تمام شده است و اکنون وارد دوران جدیدی شده ایم که اغلب با ظهور مجدد دین همراه است. این یعنی یک مدل یا طرز فکر خطی که در

آن یک مرحله بعد از مرحلهی بعد واقع میشود.

اما من بیشتر طرف دار الگوی دراماتیک\* هستم. در این الگو، طرز فکر سکولار همچنین در جهان حضوری پررنگ دارد و همزمان دین نیز بهشکلهای مختلف در حال ظهور مجدد است. تعاملات دراماتیک عناصر دینی و سکولار جلوهها و شکلهای متعددی دارد. برخی از این تعاملات خصمانه هستند، برخی اماگفت و گومحور و مبتنی بر همکاری. به جای اینکه یکی از دیدگاههای سکولار یا دینی را به شکل خطی متعلق به گذشته بدانم، بیشتر علاقه مندم ببینم داستان تعامل آنها در جهان امروز به چه شکل پیش می رود.

من واقعاً بیشتر قسمتهای کتاب عصر سکولار چارلز تیلور را دوست دارم. مشکل اصلی من با دیدگاه او این است که به نظرم، ماهیت درهم تنیده ی ابعاد سکولار و دینی جهان امروز را بهدرستی بازتاب نمی دهد. همان طور که پیش تر توضیح دادم، توصیف او از بعد سکولار بسیار خطی است. من مفصل به این مبحث در کتاب آیندهی الهیات مسیحی پرداختهام.

همچنین فکر می کنم تیلور به اندازه ی کافی در الهیات مسیحی چند صد سال گذشته عمیق نشده است. الهیات معاصر مسیحی یک حوزه ی مطالعاتی مجذوب کننده است و جای تأسف است که روشنفکران برجسته ای همچون تیلور با این حیطه به اندازه ی کافی آشنا نبودند. در اینجا باید دوباره باید بر نقش مهم دانشگاه ها بر دین تأکید کنم. دانشگاه ها باید به این بُعد بسیار مهم از جهان امروز بسیار بیشتر اهمیت بدهند و ابعاد تفکر انتقادی و سازنده درباره ی دین، درون و میان ادیان را ترویج دهند.

<sup>\*</sup> dramatic model

#### زندگی در جامعه ی چندمذهبی - چندسکولار ۲۰۱

- [1] \$\$ https://www.churchofengland.org/sites/default/files/2017-10/2016%20Church%20 of%20England%20Vision%20for%20Education%20WEB%20FINAL.pdf
- [2] www.scripturalreasoning.org
- [3] http://www.rosecastlefoundation.org
- [4] https://lynshouse.org
- [5] David F. Ford with Rachel Muers (2005) *The Modern Theologians*. 3<sup>rd</sup> Edition. Blackwell.

# آیا قصهی اسلام به سر رسیده است؟ «کارکرد» اسلام در دنیای کنونی از نگاه جریانهای فکری مختلف

یاسر میر دامادی در گفتو گو با ایقان شهیدی

یاسر میردامادی نویسنده، مترجم و پژوهشگر دین و فلسفه است. او دکترای «مطالعات اسلام» از دانشگاه ادینبرای اسکاتلند دارد. موضوع پایاننامهی دکترای وی «مسئلهی فلسفی وحی در الهیات اسلامی معاصر» بود. وی پژوهشگر پروژهی «اخلاق زیستی- پزشکی اسلامی» در مؤسسهی «مطالعات اسماعیلی» در لندن است. از میان آثار ترجمه و تألیفی او به فارسی، می توان به ترجمه ی کتاب درآمدی به فقه اسلامی، اثر یوزف شاخت، هراس از معرفت: در نقد نسبی انگاری، نوشتهی پل

بوغوسیان، سنجش فلسفی اسلام گرایی، نوشته ی عادل ضاهر، اصلاح اندیشه ی اسلامی، نوشته ی نصر حامد ابوزید، فلسفه ی دین، نوشته ی چارلز تالیافرو، و در ستایش عقل: چرا دموکراسی وامدار عقلانیت است، نوشته ی مایکل پاتریک لینچ، اشاره کرد. از وی همچنین مقالاتی به فارسی در حوزه ی فلسفه دین، الهیات سیاسی، اسلام و تجدد، روشنفکری دینی و نقد فرهنگ سیاسی منتشر شده است.

ایقان شهیدی: به نظر شما آیا اسلام جایگاهی در دنیای مدرن دارد یا خیر؟ اگر پاسخ شما مثبت است، این جایگاه را چگونه میتوان روشن ساخت؟

یاسر میردامادی: برای پاسخ به این پرسش، خوب است جریان شناسی گذرایی ارائه کنیم از تنوع پاسخها به این پرسش.

در طیف گوناگون پاسخها به این پرسش، یک پاسخ مشهور «تلقی حداکثری از اسلام» است. این تلقی، اسلام را در جهان جدید «تئوری جامع ادارهی جامعه از گهواره تاگور» می داند. این نظریه ای است که به عنوان مثال، آیت الله خمینی از آن سخن می گفت و عملی اش ساخت. این نظریه مثال، آیت الله خمینی از آن سخن می گفت و عملی اش ساخت. این نظریه در مدل شیعه ی دوازده امامی اش در قالب نظریه ی «ولایت مطلقه ی فقیه» نمود سیاسی پیدا کرد و اکنون در ایران حاکم است. خروجی های رسمی ملموس پیاده سازی این نظریه عبارت است از اسلامی سازی دانشگاه ها، گزینش عقیدتی در ادارات، اسلامی کردنِ علوم، حجاب اجباری، تبلیغ فرزند آوری و اخیراً طرحی که از آن تحت عنوان «صیانت» یاد می شود که چیزی جز سانسور بیشتر اینترنت نیست. مطابق نظریه ی «ولایت مطلقه ی فقیه» همه ی حیطه ها، حتی خصوصی ترین عرصه های زندگی، تحت

سیطرهی دین باید باشد که درنهایت یعنی تحت سیطرهی فرمانهای ولی فقیه. حداکثری گرایی غیر دموکراتیک به تمامیت خواهی (-totalitarian ism) منتهی می شود. البته این تلقی، مدل سنی مذهب هم دارد که بر ایدهی «خلافت» استوار است. مثلاً داعش داعیه دار احیای خلافت اسلامی بود. می دانیم که خلافت حدود صد سال پیش در امیراتوری عثمانی رسماً یایان یافت ولی از همان زمان تاکنون، تلاشهایی برای احیای آن در جریان بوده است؛ جدیدترین این تلاشها کوشش طالبان برای برقراری «امارت» اسلامی است. طالبان از خلافت سخن نمی گویند اما از امارت سخن می گویند که تفاوت چندانی با خلافت ندارد. چه امارت اسلامی در قالب طالبان و چه خلافت اسلامی در قالب داعش، مدلهای سنی مذهب حداکثری گرایی غیر دموکراتیک اسلامی است. درست در نقطهی مقابل حداکثری گرایان، کسانی قرار می گیرند که می گویند اسلام به عنوان یک دین، سراسر، دورانش پایان یافته است. این عده می گویند اسلام در گذشته شاید می توانست الهام بخش باشد ولی دوران آن امروزه در عصر جدید به پایان رسیده است. نظریهی «پایان اسلام» هم دو مدل دارد: نسخهای سكولار دارد و نسخهاي ديني. نسخهي سكولار پايان اسلام معتقد است كه اسلام يايان يافته است چون اصولاً دوران همهى اديان يايان يافته است؛ چه اسلام، چه مسیحیت، چه یهو دیت و چه تمام ادیان دیگر. از نظر آنها ادیان به دوران فکر اسطورهای بشر تعلق داشتند و دوران فکر اسطورهای بشر به پایان رسیده و ما وارد عصر علم و فناوری شدهایم و در عصر علم و فناوري، ما براي تبيين جهان از علم استفاده مي كنيم و امور عملي خودمان را نیز با فناوری حاصل از علم تمشیت می کنیم و به هیچ دینی نیاز نظری و عملي نداريم.

#### چەكسانى نمايندەھاي اين نسخەي سكولار ھستند؟

در فضای غربی امروز، جریان موسوم به «خداناباوری نوین» (-New Athe ism) در زمرهی نمایندگان همین جریان است؛ چهرههایی مانند ریچارد داوكينز (Richard Dawkins)، سام هريس (Sam Harris)، كريستوفر هیچنز (Christopher Hitchens) که حدود ده سال پیش درگذشت، و مانند آنها. در فضای فکری فارسی زبان، هنو ز چهر هی شاخصی نداریم ولی مثلاً شاید بشو د آرامش دوستدار که اخبراً در گذشت را نزدیک به این طرز فکر دانست. البته طرز فكر «يايان دين» هم خود يك طيف است. طيفي از اين جریان معتقد است که دوران دین به پایان رسیده ولی دین چندان پدیدهی خطرناکی نیست؛ طیف دیگر این جریان اما معتقد است دین گرچه «جامی، تهی» است، تهنشین این جام تهی، سمی و خطرناک است. از نظر آنها، دین حتی اگر فرضاً روزگاری داروی شفایخشی بوده (که از نظر آنها نبوده) امروزه دیگر دورانش تمام شده و حالا نهتنها شفا نمی دهد بلکه سمی شده است. دوستدار و خداناباوران نوین به این طیف خطرناکانگار تعلق دارند. این نسخهی سکولار «پایان دین» است. طیف پایان دین انگار نسخهای دینی هم دارد که می گوید اسلام پایان یافته ولی کار دین بهطور کل هنوز پایان نیافته است. درنتیجه، از نظر آنها ما باید به آیینهای دیگر و یا عرفانهای نوظهور که کارکردی شبیه دین دارند، روی آوریم. این هم نسخهای دینی از جریان پایان دین گرا است که «پایان اسلام» گرا است و نه يايان دين گرا به طور کل.

## و در میانهی این دو قطب مخالف (حداکثری گرایی از یک سو و پایان دین گرایی از سوی دیگر) چه گروههایی قرار دارند؟

میانهی این دو طیف، چند دسته آرای دیگر هم داریم که نه مثل قطب اول حداکثری گرا است و نه مثل قطب دوم پایان دین گرا. در این جریان شناسی، دو سرطیف راخیلی راحت می شود تشخیص داد. پیداکردن رأی طیف های میانه اما مشکل است چون آنها ترکیبیاند و از هر دو سر طیف، یعنی حداکثریگرایان از یک سو و پایان دین گرایان از سوی دیگر، بهرههایی دارند. در این طیف وسط مثلاً می شود به جریان تجدد گرایان مسلمان اشاره كرد. آنها هم خودشان طيف وسيعي را تشكيل مي دهند و نمي شود آنها را یک کاسه کرد. اما به نظرم میرسد که دست کم این نکتهی محوری در میان همهی تجدد گرایان مسلمان مشترک است که آنها می گویند بخشی از کارکردهای سنتی اسلام، تا حدود زیادی، در جهان جدید باید کنار گذاشته شود. مثلاً امر تبیین جهان طبیعی از دست عالمان مسلمان باید گرفته شود و به دست عالمان علوم طبيعي ـ تجربي داده شود ـ البته «تبيين» نه بهمعنای فلسفی کلمه بلکه بهمعنای تبیین بُعد طبیعی جهان که در گذشته تا حدودی کار عالمان دین هم بود. براین اساس، این افراد با موج «پزشکی اسلامي» يا «طب اسلامي» مخالفاند و معتقدند كه اين ها خرافات است. با همهی تنوعی که تجددگرایان مسلمان در درون خود دارند، این حداقل امری است که تمامشان با آن موافق اند. برخی از تجدد گرایان مسلمان، یک درجه بالاتر حتى معتقدند كار اسلام در قانون گذاري حقوقي هم پايان يافته است. به این معنا که قوانین را حقوق دموکراتیک جدید وضع می کند و آن چیزی که احیاناً از اسلام میتوانیم استفاده کنیم، الهامبخشی در اصول حاکم بر قوانین حقوقی است؛ یعنی عدالت، آزادی و ارزشهای جمعی مثل ارزشهای خانواده. والا قانون گذاری دیگر کار حقوق مدرن است نه کار فقیهان. براین اساس، تجدد گرایان مسلمان از هر دو قطب متضاد چیزی در خود دارند: از یک سو حداکثری گرا نیستند و از سوی دیگر پایان دین گرا هم نیستند. یک سری کارکردهای اسلام را حذف شده در نظر می گیرند ولی یک سری کارکردهای دیگر را که در ادامه به آن اشاره خواهم کرد، حفظ می کنند.

### چه کارکردهایی را نگاه می دارند؟

باز اینجا هم در میان تجددگرایان مسلمان اختلاف نظر وجود دارد. مثلاً پرسشی محوری در این میان این است که آیا آیین گزاریِ جمعی را باید نگاه داشت یا خیر. می دانیم که برخی از تجددگرایان مسلمان، به ویژه در میان شیعیان، میانه ای با آیین گزاریِ جمعی نداشتند. مثلاً معروف است که شریعتی با مراسم های رایج عزاداری امام حسین مخالف بود و در عاشورای سال ۱۳۴۹ در حسین، وارث آدم نوشت که الان محرم است و صدای بلندگو از بیرون می آید ولی من نشستهام در خانه. بعد می گوید از روضه توانستم منصرف شوم اما از عاشورا و امام حسین نمی توانم صرف نظر کنم. اما طیف دیگری از تجددگرایان مسلمان معتقدند که این آیین گزاری های جمعی، الهام بخش و معناآفرین است و هویتها را قوام می بخشد، منتها باید از آن ها خرافه زدایی کرد اما با اصل آن نباید مخالفت کرد. براین اساس، درمورد آیین گزاری جمعی هم، نواندیشان یا تجددگرایان مسلمان، آرای مختلفی داشتند و دارند. مرحله ی بعدی، آیین گزاری فردی است. در اینجا اکثر تجددگرایان مسلمان – اگر نگوییم تقریباً همه شان – معتقدند یکی از

کارکردهای دین بهطور کل و اسلام بهطور خاص که همچنان برقرار است، آیین گزاری فردی (نماز، روزه، حج و...) است.

ولى طيف خيلى اندكى از تجدد گرايان مسلمان كه آن ها هم البته مخالف اصل آیین گزاری فر دی نیستند، می خواهند آن را از حالت «وجوب فقهی» خارج كنند. مثلاً محمد مجتهد شبستري در داوري صريح و راديكالي (راديكال بهمفهوم ریشهای، نه بهمعنای لزوماً منفی کلمه) گفتهاند که دستوراتی راکه درمورد آیین گزاری فردی در اسلام وجود دارد، باید بهعنوان «توصیه» در نظر گرفت و نه به عنوان «وجوب فقهی». يعنی وقتی شارع می گويد كه بايد نماز بگزارید، این فقط به این معنا است که چه خوب است نماز بگزارید، نه اینکه اگر نماز نگزارید میروید به جهنم و گرفتار داغودرفش میشوید! این داوری بسیار متفاوتی از تلقی رایج دینی است و به بحث ما مرتبط است. چون یکی از کارکردهای حداقلی ای که از دین در جهان جدید باقی مانده و به نظر می رسد که حتی تجدد گرایان مسلمان هم مایل نیستند آن را رهاکنند، آپین گزاری فردی است. البته نمی گویم که آقای شبستری گفته که آپین گزاری فردی را باید رها کرد؛ می گویم که ایشان تفسیر متفاوتی از دستورات دینی مربوط به آیین گزاری فردی ارائه کرده است. همانطور که در ابتدا اشاره کردم، تجددگرایان مسلمان (یک گروه از طیف وسط)، کار تبیین طبیعی جهان را به عالمان علوم طبیعی ـ تجربی یا علوم انسانی واگذار می کنند. حال پرسشی که پیش می آید این است که عقاید چه می شود؟ تجدد گرایان مسلمان در اینجا هم طیفی را تشکیل میدهند و دیدگاه واحدی ندارند. در این طیف، بخش زیادی معتقدند عقیده پر دازی در قالب موضوعاتی مثل توحید، نبوت، امامت و غیره، کار دین است ولی نباید این عقیده پر دازی ها با علم تعارض پیداکند. از نظر آنها، وظیفهی دین همچنان حتی در دوران

مدرن آن است که اعتقادات دینیای بپروراند که با علم یا اخلاق تعارض پیدا نمی کنند؛ عقایدی که صدق و کذببردار هستند. این را میتوان «تلقی رئالیستی از نسبت دین با عقاید» نامید.

اما شاید برای شما جالب باشد اگر بگویم که طیف بسیار اندکی از تجدد گرایان مسلمان وجود دارند که در حال پروراندن مدلی نزدیک به «ناواقع گرایی دینی» (religious non-realism) هستند و یا دارند به آن مایل مىشوند، بىآنكه به آن تصريح كنند؛ به اين صورت كه اين عده معتقدند کارکرد اصلی دین حتی دیگر این نیست که تبیینی فراطبیعی از جهان به ما بدهد، بلکه کارکرد دین این است که احساسات و عواطفی ویژه را در ما برانگیزد. برون داد این تلقی غیر رئالیستی (و یا نزدیک به آن) این است که کارکرد اسلام حتی در جنبهی تبیین اعتقادات فراطبیعی دینی هم تقریباً پایانیافته تلقی می شود. ولی همچنان قائلان به این نظریه در طیف دینی قرار می گیرند، چون از نظر آنها کارکرد دین برانگیختن احساسات و عواطف دینی است و این کارکرد نیکی است از نظر آنها.

اگر بخواهیم راجع به نظریهی تحول اجتماعی هرکدام از این گروهها صحبت کنیم، گروه اول که تئوری ادارهی جهان را پیشه می کنند، به نظر میرسد که در این زمینه وضوحی دارند و در تمام ساحتها (ساحت سیاسی، اجتماعی و فرهنگی) خواهان حضور حداکثری هستند. گروه سوم، سکولارها و جریانهای فکری که به اسلام اعتقادی ندارند، به نظر می رسد که دغدغهی حضور اسلام در جهان معاصر را ندارند. یعنی شايد برخى هايشان به صورت فعالى عليه قانون گذاري يا حضور اسلامي فعالیت داشته باشند ولی می شودگفت که آنها هم از مقولهی صحبت ما

خارجاند چون نظریهای در رابطه با تحول اسلامی، یا ارائه نمی دهند یا با هرگونه دخالتی مخالفت می کنند. بگذارید اول راجع به همان گروه اول حرف بزنیم و بعد راجع به تجدد گرایان مسلمان. علاوه بر ساده بودن نوع نگاهی که گروه اول که خواهان حضور حداکثری اسلام هستند، در رابطه با حضور در تمام ساحتها ارائه می دهند، آیا اصولاً در این نگاه تحول اجتماعی مبتنی بر بنیاد سیاسی در نظر گرفته می شود یا خیر؟ یعنی آیا شالوده و مبنای تحول، تسخیر قدرت سیاسی است؟ یا می توان با کار فرهنگی هم چنین حضوری را رقم زد؟ بُعد فرهنگی ای که البته می تواند به بُعد سیاسی نیز بینجامد.

برای پاسخ به این پرسش باید ریشه های ظهور جریان حداکثرگرایی را واکاوی کنیم. مطابق یک تلقی، جریان موسوم به تجددگرایی اسلامی واکنشی بود به رخداد فروبستگی، ناکامی یا انحطاط جهان اسلام پس از برآمدن تجدد غربی؛ رخدادی که مهم ترین نمود آن سرازیرشدن تجدد غربی، به ویژه در قالب استعمار و سلطه طلبی، به سرزمین های اسلامی بود. تجددگرایان مسلمان به دنبال نوعی «بیداری اسلامی» برای به دست آوردن آن چیزی بودند که از آن تحت عنوان «بازیابی شکوه از دست رفتهی اسلام» سخن می گفتند. به لحاظ تاریخی، حداکثری گرایان و به طور خاص بنیادگرایان مسلمان، از دل بعد دگرایی اسلامی درآمدند. درست است که اکنون تجددگرایان مسلمان مسلمان تجددگرایی اسلامی درآمدند. درست است که اکنون تجددگرایان مسلمان تعریف کنند ولی به لحاظ تبارشناسی تاریخی، جریان بنیادگرا از دلِ جریان تعریف کنند ولی به لحاظ تبارشناسی تاریخی، جریان بنیادگرا از دلِ جریان تجددگرایانه ی امثال محمد عبده، جمال الدین اسد آبادی (افغانی)، اقبال هوری، رشید رضا و مانند آن ها درآمد. حداکثری گرایی اسلامی، حاصل پروژهی تجددگرایی اسلامی قرون هجدهم و نوزدهم بود. از این جهت،

خیلی از سنتگرایانی که با پروژهی تجددگرایی میانهای ندارند و به آن ظنیناند، این را به یاد مخاطبان میآورند که این فاجعهی حداکثریگرایی اسلامی که عموماً از آن تحتعنوان بنیادگرایی یاد میشود، آش شوری است که تجدد گرایان مسلمان پختند، والا ما سنت گرایان که از اول سر در جیب مراقبهی خود فرو برده بودیم و وارد بازی کسب، حفظ و توسعهی قدرت سیاسی مدرن به اسم دین نشدیم.

پس در اینجا می توانیم یک گروهی تحت عنوان سنت گرایان را هم در نظر بگیریم که به طور کل به موضوع حضور فعال اسلام در جهان معاصر ورود نم كنند

آن طیف وسطی که گفتم تنوعی دارد، یک جریان دیگرش سنت گرایاناند. سنت گرایان، تجددستیزند یا دست کم منتقد بنیادی تجدد گرایی اند. آنها معتقدند که حتی در بخشهایی که تبیین طبیعی از جهان در متون دینی آمده، علم جدید در آنجا خلعسلاح است و باید جانب دین را گرفت. یعنی در جایی که دین نه فقط در حوزهی اعتقادات فراطبیعی دینی بلکه حتی در حوزهي تبيين طبيعي جهان سخني گفته است، اين عده رويكردي ديني دارند نه علمي. براين اساس، نمي گويم آنها علمستيزند اما اين قدر هست که میانهای با تلقی طبیعی گرایانه (naturalistic) از علم جدید ندارند. ممکن است با جنبهی کارکردی علم مخالفتی نداشته باشند، گرچه با آن هم عموماً میانهای ندارند. شخصیتهایی مانند سید حسین نصر، فریتهیوف شوآن (Frithjof Schuon)، رنه گنون (René Guénon) در زمرهی سنت گرایان صاحبناماند. سنت گرایان البته در داخل ایران چهرهی برجستهای ندارند

ولي چند چهرهي فکري نيمه فعال دارند، مانند محمو د بيناي مطلق (متولد ١٣١٧). سنت گرايان دست كم ازاين جهت شبيه تجدد گرايان مسلمان اند که نمی خواهند حداکثری گرا شوند، یعنی نمی خواهند به اسم دین ماشین قدرت سیاسی را به دست بگیرند، نمی خواهند حکومت کنند یا دانشگاهها را در دست بگیرند و «انقلاب فرهنگی» کنند. ولی ازیکجهت، بسیار شبیه حداکثری گرایان یا بنیادگرایان مسلماناند؛ از جهت اینکه با پروژهی اسلامي كردن علوم موافق اند و با سكو لارشدن حقوق سخت مخالف اند. ولی برخلاف حداکثری گرایان، پروژهشان را کسب، حفظ و توسعهی قدرت سیاسی به اسم دین قرار ندادهاند و این در حالی است که قدرت سیاسی برای حداکثریگرایان مسلمان چنان محوری است که گویی از توحید و امامت هم مهمتر است. این تعبیر صریح و غریبی است که آیت الله خمینی به کار برد مبنی بر اینکه حتی اگر امام زمان هم پای تأسیس حكومت اسلامي قرباني شود، باكي نيست. عين جملهي ايشان اين است: «حفظ جمهوری اسلامی از حفظ یک نفر، ولو امام عصر باشد، اهمیتش بیشتر است»؛ می بینید که تأسیس حکومت برای حداکثری گرایان مسلمان تا این حد محوریت دینی دارد. تردید ندارم که منتقدان خواهند گفت که این حکومتمحوری بنیادگرایان مسلمان «بتوارگی حکومت» است و این انتقاد به نظرم وارد است. اما برای سنت گرایان به هیچعنوان حکومتگری این محوریت را ندارد. سنت گرایان این نوع وسواس و بلکه اعتیاد نسبت به کسب، حفظ و توسعهی قدرت سیاسی مدرن به اسم دین را وسواسی مدرن و بى ارتباط با دغدغههاى «اصيل» ديني مي دانند و از آن فاصله مي گيرند.

آیا به غیراز تجددگرایان که بالاتر از آنها صحبت کردید و همین طور سنت گرایان که هماکنون آنها را توصیف کردید، گروه دیگری را هم می توان در میانهی طیف نظرات و مواضع در رابطه با نسبت اسلام با جهان معاصر نیز در نظر گرفت؟

بله، در این میان میتوانیم جریانهای دیگری را هم در این طیف وسط پیداکنیم. مثلاً مایلم روی این نکته تأکید کنم که جناح سنتی حوزههای علمیه، چه حوزهی علمیهی سنی مثل الازهر و چه حوزهی علمیهی شیعه در مثلاً قم، نجف، كربلا، بيروت، مشهد، قزوين، زنجان، اصفهان و غيره، نه سنت گرا هستند به آن مفهو م که نصر ، شو آن و گنو ن چنین بو دند و نه تجدد گرا هستند به آن مفهوم که نواندیشان دینی مثل سروش و شبستری هستند و نه حداکثری گرا هستند به آن معناکه آیتالله خمینی بود؛ درعین حال، جزو یک گروه از طیف وسط هستند.

عالِمان سنتي حوزه، بر اساس الهيات سياسي سنتي شيعهي اثناعشري معتقدند كه در زمان غيبت امام دوازدهم نمي شود حكومت تشكيل داد چون مطابق روایتی که منسوب به امامان شیعه در متون شیعی است، هر حکومتی قبل از تشكيل حكومت امام دوازدهم، غصب و محكوم به فنا است. پس سنتی های حوزه مایل به تشکیل حکومت نیستند؛ ازاین جهت آنها حداکثری گرا و بهطور خاص بنیادگرا نیستند. ولی با سکولارشدن حقوق یا برابری حقوقی زن و مرد هم مخالفاند؛ ازاین جهت به حداکثری گرایان شبیهاند. و به نظر می رسد که فقیهان مشکلی ندارند با اینکه تبیین طبیعی جهان کار علم باشد؛ یعنی ازاین جهت با سنت گرایان فاصله دارند و شبیه تجدد گرایان هستند. باز هم تأکید می کنم که در دسته بندی ما، «سنتی» غیر از «سنتگرا» است. در این طیفِ وسیع وسط باید یک جریان دیگر را هم در نظر بگیریم: جریان صوفیانه یا تصوف اسلامی. سنتگرایان خیلی تلاش می کنند از میراث تصوف اسلامی برای بسط ادبیات خود استفاده کنند ولی جریان تصوف اسلامی، به طور سنتی حتی با سنت گرایان هم فرق دارد. منظورم از تصوف اسلامی چه تصوف شیعیِ معاصر و چه تصوف سنیِ معاصر است؛ چه آنهایی که در قالب سلسلههای صوفیانه ی شیعه و سنی فعالیت می کنند و چه آنهایی که به سلسلهی صوفیانه ای وابسته نیستند ولی به زیست جهان تصوف تعلق خاطر دارند. این عده هم، در ساحت تبیین جهان حاضر نیستند تبیینِ حتی بُعد طبیعی جهان را سراسر به علم مدرن واگذار کنند، دیگر چه برسد به اینکه بخواهند تبیین فراطبیعی جهان را به فلسفه های جدید واگذار کنند.

آنهایی که گرایش صوفیانه دارند، تأکید کمتری بر مخالفت با سکولارشدن حقوق دارند و ممکن است با سکولارشدن حقوق مخالفت چندانی نداشته باشند. همچنین این عده میانه ای ندارند با وسواس و اعتیادی که بنیادگرایان مذهبی نسبت به تسخیر و انحصار قدرت سیاسی مدرن به اسم دین دارند. از نظر آنها، چنین وسواسی حاصل «دنیاطلبی» است و بی ربط به دین است. اما صوفیان بر آیین گزاری جمعی مصرّند، ولو با تفسیر خودشان که ممکن است شامل سماع و یک سری آیین گزاریهای خاص جمعی باشد که به آداب «ارتدکس» دینی اضافه کردهاند. همین طور این عده بر آیین گزاری فردی تأکید زیادی دارند و درعین حال بر مغز آن بیشتر تأکید دارند تا پوست آن. یعنی صوفیان به آن طیف از نواندیشان دینی شبیه نیستند که حتی آیین گزاری فردی را میخواهند به چیزی تبدیل کنند که در حد «توصیه» اهمیت دارد و نه اینکه «وجوب شرعی» داشته باشد.

تا الان دربارهی هفت گروه مختلف صحبت کر دید: ۱. حداکثری گرایان، ۲. تجددگرایان مسلمان ۳. سنتیهای فقاهتی، ۴. سنتگرایان، ۵. تصوف اسلامي، ۶. پايان دين گرايان ديني و٧. پايان دين گرايان سكولار. حال سؤال اینجاست که سازو کار دستیایی به جامعه ی ایدئال، آن گونه که هریک از این گروهها تصویر می کنند، چیست؟ هرکدام از آنها از چه روشی استفاده می کنند؟ آیا روشهایی که هرکدام از این گروهها به کار مى برد هم داراى تنوع است؟ مثلاً از حداكثرى گرايان شروع كنيم. آيا تنها از ابزار سیاسی برای دستیابی به جامعهی ایدئالشان استفاده می کنند؟ درابتداباید گفت که حداکثری گرایان هم طیف دارندو واحدنیستند. می شو د حداکثری گرایان را این گونه طیف بندی کرد: برخی از حداکثری گرایان، احياناً قائل به اين هستند كه جامعه بايد به اين «بصيرت» برسد كه «الإسلام هُوَ الحَلِّ». اين شعاري است كه حداكثري گرايان عربزبان مي دهند: اسلام راه حل همهی مشکلات است. یعنی اسلام قوانین دارد، سبک زیست دارد، طرز فکر دارد، برای خصوصی ترین حوزهها دستور دارد ولی جامعه باید به این برسد، نه اینکه جامعه را زور کرد.

براین اساس، حداکثری گرایی لزوماً غیر دموکراتیک نیست. ممکن است كسى حداكثرى گرا باشد ولى ضددموكراتيك نباشد. مثلاً مرحوم آقاى طالقانی را جزو حداکثری گرایان می توان گذاشت اما در طیف دموکراتیک آن. او محوریت را به مردم می داد، مخصوصاً به محرومان و معتقد بود که آنها همه كارهاند. آيتالله منتظري متأخر هم جزو حداكثري گرايان دموكراتيك است. اما بخش دیگری از حداکثری گرایان که نمایندهی شاخصشان آقای مصباح یزدی بود، معتقدند که مردم در مشروعیت بخشی به اصل حکومت اسلامی هیچ نقشی ندارند چون مشروعیت آسمانی است. از نظر او، مردم در محتوای حکومت هم نقشی ندارند زیرا محتوای حکومت را هم اسلام تعیین می کند. مردم نهایتاً تنها در شکل گیری و دوام حکومت نقش دارند. این را می شود طیف ضددموکراتیک حداکثری گرایان نامید.

طریق دسترسی حداکثری گرایان این است که کار فرهنگی کنیم تا جامعه به آنجا برسد، افزایش آگاهی بدهیم و غیره؟

بله. حداکثری گرایانی که گرایش دموکراتیک دارند، خیلی بها میدهند به آنچه که در نظرشان آگاهسازی مردم می آید.

به طور کلی به نظر می رسد که در هر دو تلقیِ حداکثری، نقش فعال عاملان به رسمیت شناخته می شود. یعنی چه دموکراتیک باشند و چه غیر دموکراتیک، باید موضع فعالی نسبت به تحقق آن جامعه ی ایدئال را پیشه کرد؛ چه از طریق سیاست و چه از طریق فرهنگ. بله، این گونه است.

در طیف میانه چطور؟ اگر بخواهیم از تصوف اسلامی شروع کنیم، چه روشی برای تحقق این جامعهی ایدئال از سوی ایشان دنبال می شود؟ تصوف اسلامی معاصر را باید به دو بخش تقسیم کرد: سلسلهای و غیرسلسلهای. بخش سلسلهای یعنی آنهایی که به سلسلهای از مشایخ صوفیه و ابسته اند، مثل گنابادی ها در تصوف شیعه و نقش بندی ها در تصوف سنی. این ها معمولاً تابع منطق بقای سلسلهی صوفیه ی خود هستند. با در جهای از تعمیم دهی شتاب زده می شود گفت که از موارد استثنایی با دلایل محلی که بگذریم، سلسلههای صوفیه تأکیدشان بیشتر بر آیین گزاری های فردی

و جمعی و حفظ هویت سلسله است تا تحولبخشی اجتماعی\_سیاسی در جامعهی بزرگتر. آنها بهطریقاولی میانهای با دردستگرفتن ماشین قدرت سیاسی به اسم دین ندارند.

#### و گروه غیرسلسلهای تصوف؟

به نظرم، قشر غيرسلسلهاي صوفيانه هم داراي طيفاند. بخش فرهيختهشان، میراث صوفیانه را تصحیح، بازنویسی و تحقیق میکنند و آن را آموزش مى دهند. مثلاً جمعى وجود دارد به نام «جامعهى ابن عربي» (-Ibn Ara bi Society) که کارشان ترجمه، پژوهش، ترویج و گفتو گو در باب آثار محيى الدين ابن عربي، عارف و حكيم اندلسي قرن ششم و هفتم قمري است. بخشی از قشر غیرسلسلهای صوفیانه حتی سعی میکنند چیزی درست کنند که شاید بتوان آن را نوعی «توریسم صوفیانه» نامید. مثلاً آقای امید صفی که استاد مطالعات اسلامی در دانشگاه دوک (-Duke Universi ty) در آمریکا است، سعی می کند میراث فکری ـ باطنی صو فیانه راگسترش دهد. او دستاندر کار «توریسم صوفیانه» است که بازار گرمی هم دارد: غربی هایی راکه ممکن است مسلمان شده باشند یا اینکه فقط به تصوف اسلامی علاقهمند باشند، سالی یک یا چند بار در قالب تور مسافرتی به قونیه بر سر مزار مولانا میبرد. تا آنجاکه میدانم، ایشان وابستهی رسمی به سلسلهای صوفیانه هم نیست. اینها بخشی هستند که تأکیدشان نه حتی بر آیین گزاری فردی و جمعی، بلکه بر گسترش جهانبینی صوفیانه به نیت تهذیب نفس یا پاکسازی درون است. براین اساس، این ها با طیف پایان دین گرای سکولار که می خواهند جهان بینی را سراسر سکولار کنند، اصلاً مانهای ندار ند.

آیا دغدغهی تحول اجتماعی در میان این گروه به طور کلی وجود دارد یا خیر؟ یا تحول اجتماعی را صرفاً محصول تحول فردفرد آدمها در نظر می گیرند؟

بله. عمدتاً این جریانهای صوفیانهی غیرسلسلهای فردگرا هستند.

به نظر می رسد که برای آنها، تصویریا ضرورتی نسبت به تحول اجتماعی در معنای عام خودش وجود ندارد.

بله، من ندیدهام. پیوند جریان سلسلهای صوفیانه با تحولات اجتماعی بیشتر از جریان غیرسلسلهای است؛ بهجهت اینکه خود سلسله اندام گانی اجتماعی است و قطب و تشکیلاتی در سراسر جهان دارد. خود سلسله و حفظ کردن آن، نگهداشتن اندام واره ای اجتماعی است. اما فراتر از تشکیل، بسط و حفظ سلسله، فقط به صورت تصادفی ممکن است که یک سلسلهی صوفیانه وارد تحولات مستقل اجتماعی شود. اما برای جریان صوفیانهی غیرسلسلهای تحولات اجتماعی حتی در حد حفظ سلسله هم محوریت ندارد. برای غیرسلسلهای ها تحول باطنی فرد محوریت دارد.

گروه سنتیهای فقاهتی به ابزار تحول چگونه نگاه میکنند؟ آیا آنها دغدغهی تحول اجتماعی دارند و آن را فعالانه دنبال میکنند یا خیر؟ چون به نظر میرسد که نسبت به دنیای مدرن، در گوشهای خزیدهاند و بیشتر در حالت انفعال ظاهر میشوند تا حتی اینکه نسبت به گسترش خودشان یا قالبشدن آن تفکر امیدی داشته باشند.

جریان فقاهتی سنتی، مخصوصاً بعد از انقلاب ۱۳۵۷ ایران گسترش یافت (تعمداً می گویم «انقلاب اسلامی»

چون رخدادهای منجر به انقلاب ۱۳۵۷ ، حاصل تلاش جمعی بسیاری از ایر انیان از طیف های مختلف سیاسی، دینی ـ مذهبی و فکری بود و نه فقط حاصل تلاش اسلام گراها؛ گرچه اسلام گراها خیلی زود میراث انقلاب را به انحصار خود درآوردند و گروههای دیگر را حذف کردند یا به حاشیه راندند). درست است كه آيت الله خميني با جريان فقاهتي سنتي زاويه پيدا کرد، بهطوریکه حتی آنها را بارها «متحجر» لقب داد ولی بههرحال خود او از دل همین جریان درآمد. جریان فقاهتی سنتی، اکنون بیش از گذشته در لاک خود فرو رفته است. این جریان، تجربهی انقلاب ۱۳۵۷ را شکست خورده می داند، گرچه په سبب سرشت محافظه کارش این داوری را به صراحت نمی گوید. مثلاً مهم ترین نمایندگان جریان فقاهتی سنتی، اکنون آيت الله سيستاني، آيت الله وحيد خراساني و آيت الله شُبيري زنجاني هستند. باز خود اینها هم طیف دارند.آیتالله سیستانی به علل عَرَضی و تصادفات تاريخي (چون در عراق قرار گرفته و وزن خيلي بالايي در ميان شيعيان عراق دارد) نقشش در تحولات اجتماعي نهفقط عراق بلكه ايران، جهان تشيع و بلکه جهان اسلام خیلی مهم شده و حتی وزنی فرااسلامی هم یافته است. دیدار اخیر پاپ با او نشان از این امر دارد. ولی به نظرم این نقش عرضی است و از همین رو او آگاهانه سعی کرده نقش خودش را در این تحولات، حداقلی نگه دارد. آقای سیستانی به حوزهی علمیهی عراق گفته که وارد سیاست نشو د یا به روحانیانی که در عراق وارد عرصهی سیاست شدهاند، گفته باید لباس روحانیت را درآورند. بااینحال، آقای سیستانی تلاش کرد که در سپهر سیاسی عراق پس از سقوط صدام، جایگاه نخست وزیر همیشه به شیعیان برسد که همینطور هم شد اما در اینکه چهکسی نخستوزیر شود، دخالت مستقیم ندارد. این یعنی آقای سیستانی با سیاسی شدن حوزه،

به آن معنایی که بنیادگرایان در ایران پیاده کردهاند، کاملاً زاویه دارد اما سراسر غیرسیاسی هم نیست. اما چون آقای سیستانی سرشت محافظه کار دارد، رابطهاش را با جمهوری اسلامی خصمانه نکرده ولی رابطهاش تنگاتنگ هم نیست. او رابطه ی خودش را با طیفهای دیگر سیاسی هم حفظ کرده است. مثلاً رابطهاش را با بخشی از اپوزیسیون مذهبی ایران، مثل طیفی از ملی مذهبی ها یا اصطلاح طلبان مذهبی در داخل ایران حفظ کرده است؛ ولی همان طور که عرض کردم، نقش بی بدیل سیاسی – اجتماعی ای که آقای سیستانی دارد، عرضی و تصادفی است.

ولی مثلاً آقای وحید خراسانی که نماینده ی دیگر طیف فقاهتی سنتی است، آن نقش را هم ندارد. در قم مستقر است و زاویه ی خودش را با بنیادگرایان حاکم حفظ کرده است. مثلاً چند سال قبل، موقعی که آیتالله خامنه ای به قم رفت، درحالی که فشار زیادی روی آیتالله وحید بود که به دیدار آقای خامنه ای برود، به دیدار ایشان نرفت. بااین حال، هیچگاه به صراحت علیه رهبر یا نظام ایران صحبت نکرده، گرچه با کنایه بارها سخن گفته است. نقش آقای وحید در تحولات اجتماعی، فقط حفظ هویت آیین گزارانه ی خمعی تشیع دوازده امامی فقهی است؛ مانند تأکید او بر برگزاری ایام شهادت حضرت زهرا یا عزاداری محرم، یا تذکر و بلکه تهدید او به اینکه در فیلمها، تصویر حضرت ابوالفضل نشان داده نشود. در واقع، تمام نقشی که آقای وحید خراسانی برای خود قائل است، این است که هویت شیعه ی اثناعشری فقاهتی منتقد اهل سنت را حفظ کند، انسجام ببخشد و گسترش دهد. او فقط همین نقش را برای خود قائل است، نقش بیشتری قائل نست.

بنابراین، به نظر می رسد که مخاطب اصلی این گروه، جامعهی اسلامی است و ناظر به ایجاد تحول اجتماعی در جامعه، در تمامیت آن، دنبال نمیکند؟

درست است. اصولاً نگاه فقاهتی، مخصوصاً وقتی از حداکثری گرایی پیراسته است، معطوف به «جامعهی مؤمنان» است. «مؤمن» هم منظورشان سنیها، شیعیان زیدی، شیعیان اسماعیلی و شیعیان اثناعشری ای که گرایش درویشی دارند یا بقایای اخباریها که از فقیه تقلید نمی کنند نیست؛ بهطریق اولی منظورشان متدینان به ادیان دیگر نیست. بلکه منظورشان از «مؤمنان»، شیعیان اثناعشری فقهمحور است، ولو اینکه از مرجع تقلید ديگري تقليد كنند. جامعهي هدف آنها اينها است. فقط مي خواهند هویت اینها را حفظ کنند و انسجام این عده را نگاه دارند.

گروه سنت گرایان چطور؟ به نظر می رسد که ایشان هم نقش فعالی نسبت به ایجاد تحول در جامعهی غیر مؤمنان ندارند. آیا این تعبیر درست است؟ درست است. سنت گرایان تحصیلات دانشگاهی دارند، خیلی مواقع از بهترین دانشگاههای دنیا، مثل خود سید حسین نصر. آنها زبان خارجی مى دانند و به ابزارهاى مدرن مجهزند. شايد تحولات سياسي ـ اجتماعي را دنبال کنند ولی به این تحولات کاری ندارند.البته گفته میشود که آقای نصر، پس از انقلاب ۱۳۵۷ ایران، عضو شورایی برای مبارزه با جمهوری اسلامی بود که اعضای آن را شاه پیش از درگذشتش منصوب کرده بود. این امر اگر صحت داشته باشد چیزی است که در زندگی نامهی نصر کمتر گفته می شود. به نظر می رسد که در آن چند ماه اول بعد از تغییر رژیم، این امید برای سلطنت طلب ها وجود داشت که انقلاب فروبیاشد و سلطنت

برگردد. البته من دارم حدس می زنم و شاهد تاریخی ندارم اما گویا بعد از اینکه آقای نصر از فروپاشی کوتاهمدت رژیم جدید ناامید شد، از عرصهی سیاسی مربوط به ایران دیگر به کلی کناره گرفت.

# آیا سنت گرایان دارای یک پایگاه اجتماعی هم هستند و یا تنها در عالم نظر به عنوان یک جربان فکری حضور دارند؟

نکتهی اول اینکه آقای نصر قطب فرقهی مریمیه است. یعنی پیوندی وثیق با یک سلسلهی صوفیه هم دارد. براین اساس، آنجا یک وزن اجتماعی دارد، البته بهمقداري كه فرقهي مريميه وزن دارد كه نمي دانم چهقدر است. نكته دوم اینکه آقای نصر با طبقهی حاکم آمریکا پیوند زیادی دارد، مخصوصاً یسرش، علیرضا نصر، که با دولتهای مختلف آمریکا بسا پیوند دارد. نکتهی سوم اینکه آقای نصر پیوندهایش را حتی با بخشی از شاگردان سابق خود که در حکومت فعلی ایران ذینفوذند، مثل آقایان حداد عادل و غلامرضا أعواني حفظ كرده است. او ازاين طريق توانسته درجهاي از نفوذ در داخل حکومت ایران هم پیداکند و این نفوذ موجب شده که مثلاً بعد از اینکه در دههی ۱۳۶۰ آثار نصر اجازهی چاپ رسمی در داخل ایران نداشت، الان آزادانه تمام آثار او چاپ می شود و حتی تصویرش را در تلويزيون دولتي ايران هم نشان مي دهند. حتى گفته مي شود آقاي حداد عادل با شخص رهبری رایزنی هایی برای بازگشت نصر به ایران کرده بود که گویا موفقیت آمیز نبود و نصر هم حتی در حدیک سفر کوتاه به ایران بازنگشت. این در حالی است که برخی از کسانی که خودشان روزگاری جزو طیف انقلابی بودند، مثل آقای دکتر سروش، الان نه تصویرشان در تلویزیون ایران اجازهی یخش دارد و نه بسیاری از کتابهایشان اجازهی نشر دارد

و نه خودشان در ایران هستند. درهرحال، جریان سنتگرا اصولاً جریانی نخبگانی است و مثلاً آن طور که جریان فقاهتی سنتی طیف وسیعی را تحت پوشش خود دارد، یارگیری نکرده و نمی تواند بکند. همچنین قدرت مالی جریان فقاهتی سنتی را هم ندارد. براین اساس، گرچه جریان فقاهتی سنتی فعالانه در تحولات اجتماعی جامعهی بزرگتر شرکت نمیکند، اما مثلاً آقای سیستانی به صورت تصادفی در جایی قرار گرفته که وزنش آن قدر زیاد شده که به تحولات بیرون از جامعهی مؤمنان هم واکنش نشان می دهد؛ مثلاً با پاپ دیدار می کند و سعی می کند حقوق اهل سنت را هم حفظ کند و حتى سعى مى كند حقوق مسيحيان را هم محترم بشمارد.

این را هم بگویم که دیدگاه فقاهتی سنتی در مقایسه با حداکثری گرایان غیردموکراتیک (بنیادگرایان)، دیدگاه ملایمتری نسبت به حقوق اقلیتها دارد. بگذارید یک خاطرهی شخصی بگویم. فکر میکنم حدود دهدوازده سال پیش، سال ۲۰۱۰ یا ۲۰۱۱ بود گمانم که آیتالله شیخ اسحاق فياض، يكي از مراجع تقليد صاحبنام در عراق كه اهل افغانستان است، برای درمان به لندن آمده بود\_ در حاشیه بگویم که علاوه بر آقای سیستانی، چند مرجع تقلید برجسته ی دیگر هم در نجف هستند که همگی شاگردان آیتالله خویی بودهاند. بههمراه جمعی از دوستان به دیدار آیتالله فیاض رفتيم، در جمعي خصوصي در مركز امام خويي لندن. من اتفاقاً از آيتالله فياض درمورد حقوق بهائيان پرسيدم. ايشان گفت حقوق بهائيان بايد رعایت شود و نباید حقوقشان تضییع شود. البته ایشان افزود که قاعدتاً آنها مسلمان نيستند ولي حقوقشان بايد رعايت شود.

آقای اسحاق فیاض یک فقیه کاملاً سنتی است که با تجددگرایان مسلمان میانه ندارد و حتی فقیه نوگرا هم به حساب نمی آید. ولی به هرحال، طیف

فقاهتی سنتی به علت خوی محافظه کارانهاش، میانهای ندارد با خیلی، از کارهای تخریب گرانهای که بنیادگرایان کردهاند؛ کارهایی که از نظر فقهی ــ حتى در فقه سنتى، چه رسد به فقه نوگرا\_ هم قابل دفاع نيست، كارهايي مثل منع تحصيل بهائيان، منع اشتغال، تخريب قبور و غيره.

فقط تجددگرایان مسلمان میمانند که احتمالاً خودشان هم طیفهای متعددی هستند. نگاه یا نگاههای تجددگرایان مسلمان یا ابزارشان برای تحول اجتماعي چيست؟

آنها هم تحولاتي را از سر گذراندهاند. مي دانيد كه اقبال يكي از يدران فكري و معنوی بنیان گذار کشور پاکستان است. ضمناً او کسی است که شعری به فارسی در ستایش آتاتو رک دارد. یعنی نگاه اقبال به تحو لات اجتماعی کاملاً فعالانه و تجددگرایانه است. منتها خروجیاش که تشکیل کشور پاکستان شد، خروجی مثبت و ستایش برانگیزی از کار درنیامد. الان پاکستان شاید حتى بيشتر از عربستان يا بهاندازهى آن، منبع توليد بنيادگرايى ديني است. طالبانِ افغانستان در واقع طلبههای پاکستانیاند. ازاینجهت، تجددگرایی اسلامی، آنجایی که فعال ظاهر شده، به نظرم کارنامهی درخشانی ندارد، ولو اینکه پیامدهای آن ناخواسته بوده باشد.

ولي همين تجربهها موجب شده كه نسل جديدتر تجددگرايان مسلمان، پروژهی خودشان را دائماً و آگاهانه «حداقلی» کنند؛ به این معناکه بیشتر به این فکر کنند که روحیهی دینی را حفظ کنند، فقه اسلامی را نو کنند، الهیات اسلامی را بازسازی کنند و احیاناً به پارهای از نابسامانی ها یا ظلمها اعتراض کنند و نقشی بیش از این برای خود قائل نیستند. بهویژه آنها با ایدهی «حکومت دینی» دیگر اساساً مخالف اند. این بازآموزی به خاطر آن چیزی

است که آقای محمدعلی امیرمعزی، اسلامشناس در دانشگاه سوربن، از آن تحتعنوان «یادگیری به میانجی رنج» یاد کرده است. یعنی به میانجی رنج و بلایی که به سبب حداکثری گرایی دینی غیردموکراتیک بر سر جهان اسلام آمده، تجددگرایان مسلمان آموختهاند که باید پروژهی خودشان را طوری بازسازی کنند که رنج غیرضروری به آدمیان وارد نشود.

فكر مى كنم راجع به تمام طيفها صحبت كرديم. اگر بخواهيم درباره نقش علم در تحول اجتماعی صحبت کنیم، به نظر می رسد که تجدد گرایان مسلمان، حداكثرى گرايان و سنت گرايان هستند كه عنايتى به علم دارند؛ به این معنا که بخواهند علم را برای ایجاد تحول یا گسترش آن فکری که دارند، به کار بگیرند. از سوی این سه گروه، آیا تلاش سازمانیافتهای برای به کارگیری علم در کنار آموزههای دینی برای ایجاد تحول اجتماعی وجود داشته است؟

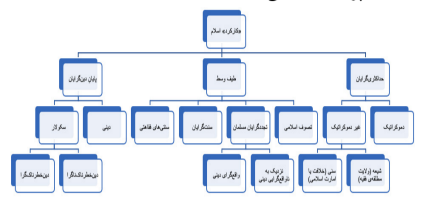
شايدشگفتباشداگربگويمكهاتفاقاًطيفغيردموكراتيكحداكثرىگرايان، دست کم نسبت به فناوری ـ اگر نگویم خود علم ـ وسواس و تعلق خاطر زیادی دارند؛ در قالب تلاش برای ساختن بمب اتم یا دست کم دستیابی به قابلیت ساخت آن، تلاش برای ساختن موشک قارهپیما، مجهزبودن به آخرین تجهیزات سرکوب شورشهای شهری، مجهزبودن به آخرین ابزارهای کنترل امنیتی و شنود، سانسور هوشمند اینترنت، یا در قالب پروراندن اقتصاد اسلامی، جامعه شناسی اسلامی و مانند آن. به طور خلاصه، نوعی وسواس نسبت به علم با دیدِ ابزاری میان بخشی از حداکثری گرایان غیردموکراتیک وجود دارد. بهتعبیر محمدرضا نیکفر، اینان ایمان و تکنیک

را با هم تلفیق می کنند. درمقابل، جریان فقاهتی سنتی، نهایتاً شاید تلاش کند که خیلی با علم تصادم نداشته باشد، همین. برای این جریان، در فهم دین، علم محوریت ندارد \_ علم حتی بهمفهوم علوم انسانی، چه برسد به علوم طبیعی و تجربی. اما جریان تجددگرای مسلمان، مناسبات علم و دین را جدی می گیرد و سعی می کند اطمینان حاصل کند که سبک زیست مسلمانی و نیز طرز فکر اسلامی با علم ناسازگار نمی افتد.

درعین حال، بخشی از تجددگرایان مسلمان منتقد آن نگاهی هستند که به آن سیانتیسم (Scientism) «علمآیینی»، «علمزدگی» یا «علمپرستی» گفته می شود. تجددگرایان مسلمان معتقدند که علم متفاوت از علمآیینی است. علم شیوهی عمدتاً تجربی شناخت جهان طبیعی است که امر محترم و پراهمیتی است اما علمآیینی یک ایدئولوژی است که سعی می کند خود را به علم بچسباند، ازاین طریق که دیگر صورتهای معرفت، مثل هنر، ادبیات، فلسفه، عرفان و دین را حذف کندیا به علم فروبکاهد. تجددگرایان مسلمان، منتقد علمآیینی اند و آن را لازمهی علم نمی دانند. درمقابل، جریان صوفیانه چندان محوریتی برای علم قائل نیست، گرچه لزوماً ضدعلم هم مدرن - چه علوم طبیعی - تجربی و چه علوم انسانی - هیچ میانهای ندارند و آن را نشانهی «هبوط بشر» می داند.

با توجه به این مطالبی که تا الانگفتیم، آیا می شودگفت که زیست مؤمنانه برای مشارکت در تحول اجتماعی، بخشی از هویت جامعهی مؤمنانی است که تلقی حداکثری دارند و همین طور بخشی از تجددگرایان مسلمان؟

بله. برای این دو طیف، تحولات اجتماعی محوریت بیشتری دارد، منتها با این تفاوت که تجددگرایان از حداکثری گرایی فاصله گرفته اند ولی همچنان دغدغهی پر رنگ اجتماعی دارند.



میدانید که شاخهای داریم به نام «آیندهپژوهی» و من آیندهپژوه نیستم. درنتیجه، اگر بخواهم به این پرسش شما پاسخی بدهم که از حیطهی کارم بیرون نرفته باشم، تنها با ابراز امیدواری پاسخ خواهم داد که البته در آن توصیهای ضمنی هم نهفته است. من امیدوارم که آن بخشی از جریان حداکثری گرا که نقش مردم را پررنگ میداند، یعنی بخش دموکراتیک حداکثری گرایان، بتواند بر بخش غیر دموکراتیکشان غلبه کند. و نیز امیدوارم در چالش نابرابری (میان مرد و زن، «کافر» و مسلمان، شیعه و غیرشیعه، صالح و «فاسق»، هم جنس گرا و دگر جنس گرا و غیره) که فقه اسلامی در جهان جدید با آن مواجه است، طیف فقاهتی سنتی بتواند در مسیر برابرسازی بیشتر حقوق حرکت کند. به همین شکل، امیدوارم که جریان صوفیانه، توجهشان به بیرون از حلقههای صوفیانه و تحولات اجتماعی جامعهی بزرگ تر بیشتر شود، مخصوصاً جریان سلسلهای تصوف. جریان جامعهی بزرگ تر بیشتر شود، مخصوصاً جریان سلسلهای تصوف. جریان

تجددگرای اسلامی هم با این چالش مواجه است که اسلام را آنقدر سکولار کند که از آن جز نامی باقی نماند. ابراز امیدواریام برای جریان پایان دین گرای سکولار این است که جریان خصمانه شان جای خود را به بریان دوستانه شان بدهد\_یعنی جای خود را به آن چیزی بدهد که ویلیام برو (William Rowe)، فیلسوف آمریکایی، از آن تحت عنوان «خداناباوری دوستانه» (Friendly Atheism) یاد می کرد. امیدوارم در آینده شاهد نوعی خداناباوری ایرانی باشیم که منتقد دین است ولی این انتقاد را خصمانه بروز نمی دهد، یعنی مثل جریان موسوم به «خداناباوری نوین» یا نمونه ای ایرانی اش آرامش دوستدار نیست که دین را ویروس و خطرناک می داند، بلکه جریانی است که به تحولات و پویایی دائمی درون ادیان توجه دارد و داوری پیشینی ذات گرایانه در باب ادیان ندارد. امیدواری ام نسبت به جریان داوری پیشینی ذات گرایانه در باب ادیان ندارد. امیدواری ام نسبت به جریان دیگر و نیز جریانهای سکولار وارد گفت و گو شوند و به فرقه ای نهان روش در خود تبدیل نشوند.

هیچکس نمی داند که آینده ی ایران چه می شود. قاعدتاً نمی دانیم کدام جریان از بین خواهد رفت یا تضعیف و تقویت خواهد شد. مثلاً نمی دانیم که حداکثری گرایی از رونق می افتد یا خیر. در افق کوتاه مدت و میان مدت نمی بینم که از رونق بیفتد. آیا طیفهای میانه، از سنتی و سنت گراگرفته تا تجدد گرا و صوفیانه، از رونق می افتند یا تقویت می شوند؟ پایان دین گرایان سکولار یا دینی چه می شوند؟ نمی دانیم.

تنها می توانم ابراز امیدواری کنم که هرکدام از این جریانها بتوانند به آن بخشی از طیف فکری خود نزدیک شوند که دیگری ستیز و دیگری پرهیز نیست و کموبیش مراعات دیگری را می کند. اگر چنین شود، ما در آیندهی

ایران تنوع جذابی از آرای متضاد خواهیم داشت که باب گفتوگو میان آنها بسته نیست و بدینسان تاروپود رنگارنگ و درعینحال همساز هویت چهل تکهی فرهنگ ایرانی را شکل میدهند\_چه حکومت فعلی ایران بماند و چه برود.

### تغییر همزمان افراد و ساختارها نظر و عمل جامعهی بهائی پیرامون تغییر اجتماعی

مایکل کارلبرگ در گفتوگو با ایقان شهیدی

مایکل کارلبرگ استاد دانشکده ی ارتباطات در دانشگاه غربی واشنگتن است. وی مؤلف کتاب فراسوی فرهنگ رقابت و ساختن واقعیت اجتماعی و همچنین ده ها مقاله ی آکادمیک دیگر در زمینه ی جنبش های اجتماعی، رقابت و همکاری، مقاومت های مدنی، تغییرات اجتماعی و ماهیت انسان است.

<sup>\*</sup> Beyond the culture of contest

<sup>\*\*</sup> Constructing Social Reality

#### ایقان شهیدی: نظر آیین بهائی دربارهی فرایند تغییر اجتماعی چیست؟ نظریهی تغییر اجتماعی در جامعهی بهائی چیست؟

مایکل کارلبرگ: آیین بهائی معتقد است که جامعهی بشری در حال گذار از یک دوران انتقالی است که در طی آن بسیاری از هنجارهای اجتماعی، عملکردها، روابط و مؤسساتی که متعلق به گذشته هستند، همگی در حال تحول هستند. این تحول و تغییر همراستا با نیازهای جامعهی بشری است که دائماً در حال همبستگی فزاینده است. اگر بخواهیم از یک استعاره در این زمینه استفاده کنیم، می توانیم بگوییم که بشریت در حال پشت سرگذاشتن الگوهای نابالغی است که متعلق به دوران کودکی جمعی او بوده و بهطور همزمان در حال پذیرش الگوهای بالغانهتری است. همین تغییر، دوران نوجوانی سختی را پیش روی او قرار داده است که دوران گذاری بهسوی بالندگي است؛ هر چنداين تحول از كو دكي به بالندگي به صورت خو دبه خو د اتفاق نمی افتد و نیازمند تلاش و کوشش است. هرچه بیشتر به گذشته احساس تعلق کنیم، مسیر گذار بهسوی آیندهی بالغانه سخت تر و دردناک تر خواهديود.

با درنظرداشتن این بینش تاریخی، آموزههای بهائی دو نیروی گسترده و وسیع را در دنیای امروز شناسایی می کند: یکی از این نیروها، نیروی مخرب و ویرانگر است که نظامهای اجتماعی کهن و معیوب فعلی را از بین میبرد. این قوای مخرب و ویرانگر موانع تغییر را از بین میبرند؛ موانعی نظیر قوانین تبعیض آمیز و ناعادلانه که عاملی برای ایجاد تفرقه بین انسانها بر اساس رنگ، نژاد، دین و دیگر قشربندیهای اجتماعی است. از سوی دیگر، آموزههای بهائی به نیروی سازندهای اشاره میکنند که به نظامهای بالغانه، جدید و پویای اجتماعی شکل میدهد. این نیروها سعی در ایجاد الگوهای جدید حیات جامعه ی انسانی دارند و تلاش می کنند که ساختارهای جدیدی برای اداره ی جوامع بسازند. با توجه به این دو نیرو است که بهائیان معتقدند اساسی ترین و چالش برانگیز ترین کاری که در حال حاضر باید انجام شود، ساختن نظام و اشکال اجتماعی جدید است.

سختی و چالش این کار هم برای آن است که باید بیاموزیم که چگونه اصول معنوی و اخلاقی را برای ایجاد تحول اجتماعی به کار ببندیم و ساختارهای جامعه را بر اساس آن اصول دگرگون کنیم. برخی از این آموزههای معنوی در آیین بهائی عبارتاند از یگانگی و عدالت، برابری زنان و مردان، هماهنگی علم و دین، رفع هرگونه تعصب\_اعم از تعصب ملی، نژادی و جنسی ـ و عدالت اجتماعی (رفع ثروت و فقر مفرط). بهائیان تلاش می کنند فرا بگیرند که چگونه می توان این اصول را برای ایجاد تحول اجتماعی پایدار به کار بست. البته بهائیان خودشان را تنها کسانی نمی بینند که در پی ایجاد و به کاربستن این اصول در واقعیتهای مختلف اجتماعی هستند؛ بلکه معتقدند که افراد و گروههای بسیار دیگری نیز هستند که به این اصول باور دارند و باید در کنار آنها، دوش بهدوش هم، برای به کاربستن این اصول تلاش کرد. بهائیان همچنین اعتقاد دارند که با ایجاد نظامها و فرمهای اجتماعی بالغانهتر، متحدتر و عادلانهتر، خود این نظامها و فرمهای جدید اجتماعی عامل جذب تعداد بیشتری از مردم برای مشارکت در ساخت و گسترش نظامها و فرمهای اجتماعی میشود. بنابراین، بهمرور زمان نه تنها تعداد افرادی که به ساخت این ساختارهای جدید مشغولاند بیشتر می شود بلکه این امر سرعت و شتاب بیشتری نیز به خود می گیرد. بهائیان اعتقاد دارند که در این مسیر، این ساختارهای جدید مبتنی بر عدالت و وحدت، نمی توانند از هر طریق و به هر قیمتی ایجاد

شوند، بلکه تنها باید بهشیوههایی به آنها دست یافت که بازتاب دهندهی همان ارزشها و اصول باشند. یعنی برای ایجاد ساختارهای عادلانه، باید از ابزارهای عادلانه استفاده کرد؛ برای ایجاد و گسترش اتحاد، باید از ابزارهای وحدت بخش بهره گرفت. نمی توان صلح و دوستی را از طریق خشونت، جنگ و دشمنی بنیاد نهاد. بنابراین، ابزار و هدف در این مسیر باید در تناسب با هم و تقویت کنندهی یکدیگر باشند. مسیر ساخت چنین جوامع و ساختارهای عادلانه و وحدت بخشی البته ساده نیست، مخصوصاً زمانی که از مسیرهای متداول و شناخته شده طی نمی شود. بهائیان سعی کردهاند مسیر ساخت جوامع و ساختارهای عادلانه و وحدت بخش را از طریق اقدامی سیستماتیک و روشمند و با حالتی از یادگیری دنبال کنند و تا حد ممكن آن را به صورتي علمي و سنجيده پياده كنند. همين طور در اين مسیر سعی کردهاند که در سطح افراد، مؤسسات و جوامع قابلیتسازی كنند تا آنها بتوانند خود به كنشگراني فعال در راه ساخت چنين جوامع و ساختارهایی برآیند. بهائیان واقعاً نمی دانند که جزئیات شکل مؤسسات و جوامعی که باید بر این اصول بنا شود چه هستند و ازاین رو در حال یادگیری چگونه به کاربستن این اصول و جامهی عمل پوشاندن به آنها هستند.

منظورتان از اینکه باید یاد بگیریم چیست؟ همین طور ساختن قابلیت در سطح افراد، مؤسسات و جوامع نزد بهائیان به چه معناست؟ جامعهی بهائی چگونه سعی می کنداین قابلیتها را بسازد؟

من دربارهی فرهنگ یادگیری در جامعهی بهائی در جایی دیگر نوشتهام، همین طور در مقالهای دیگر نوشتهام که چگونه بهائیان تلاش می کنند که به بیعدالتی ها بهنحوی سازنده پاسخ دهند. انسانها هنوز نمی دانند که چگونه باید کنار بکدیگر بهنجوی مسالمتآمیز، عادلانه و بالغانه بر روی زمین زندگی کند. هنوز بشر نمی داند که چگونه می تواند رفاه را برای تمامی مردم فراهم کند. ما باید این مسائل را بهتدریج یاد بگیریم و برای این امر باید قابلیتهای خاصی را در خودمان پرورش دهیم تا بتوانیم روابطی متفاوت با قبل داشته باشيم و جوامعي متفاوت باگذشته بسازيم.

ما باید بتوانیم این قابلیتها را در تعداد هرچه بیشتر و فزایندهای از افراد، جوامع و مؤسسات به وجود بیاوریم. برای توانافزایی افراد، این قابلیتها شامل کسب مهارتها، نگرشها، خصوصیات، دانش، انگیزه و عوامل دیگری می شود تا این افراد بتوانند پیش برندگان فعال یک فرایند تغییر اجتماعی باشند. برای نمونه، قابلیت داشتن گفتو گوی معنادار با دیگران در رابطه با نیازهای جامعهای که در آن زندگی می کنند و مشورت دریارهی نحوهی برطرف کردن آن نیازها. برای داشتن این قابلیت، ما باید بتوانیم در طی گفت و گوهای روزمرهمان، نیروهای اجتماعی ای را که بر ما تأثير مى گذارند تحليل كنيم، مراحلي راكه بايد آن نيازها برطرف شوند مشخص كنيم و شهامت لازم براي به كاربستن آن شيوه ها را داشته باشيم. بسیاری از افراد این توانایی های ساده را به دلیل اینکه هیچ گاه آن ها را تمرین نکر دهاند ندارند. همیشه افراد دیگری در رابطه با محلهها و محیطهایی که مردم در آن زیستهاند، تصمیم گرفتهاند و بسیاری اوقات همین افرادِ دیگر غیربومی، بهدلیل ناآشنابودن با محیط، تصمیمهای اشتباهی نیز گرفتهاند. بنابراین، باید بتوانیم در مردم محلی قابلیتهایی را پرورش دهیم که بتوانند خودشان تبدیل به نیروها و عوامل تغییر شوند. علاوه بر قابلیتهایی که در بالا به آن اشاره کردم، لازم است که افراد بتوانند دربارهی اقداماتی که با دیگران انجام میدهند تأمل و بررسی کنند، دیدگاههایشان را با توجه به

تجربیات بهدست آمده اصلاح کنند و با حفظ همین چرخهی یادگیری، یعنی اقدام، تأمل و مشورت، به پیش بروند. در این مسیر البته از بینشهایی که از اقدامات سایر گروهها و افراد نیز به دست آمده، بهره می گیرند. همین امر سبب می شود که از دانش انباشته شده ی فعالیت های افراد و گروههای دیگری که دغدغههای مشابهی دارند نیز استفاده شود.

استفادهی بهینه از این چرخهی یادگیری مستلزم این است که افرادی که در این فرایند دخیل هستند، «نفس» (ego) خود را مهار کرده، تا انگیزههای خودمحورانه نتواند مسير يادگيري جمعي را منحرف كند. خصوصيات اخلاقی دیگری نیز در این میان لازم هستند که باید در راستای مشارکت مؤثر و معنادار برای ایجاد تغییر اجتماعی پایدار در افراد پرورش یابند؛ خصوصیاتی همچون راستی و صداقت یا مقابله کردن با گرایشهای رایجی که که افراد را به «ما» و «آنها» تقسیم می کند؛ گرایشهایی که سبب میشوند نتوانیم همکاری و پیشرفت اجتماعی داشته باشیم. میبینید که چقدر برخی از صفات اخلاقی و یا معنوی می توانند در کانون یک فرایند تغییر اجتماعی پایدار قرار داشته باشند و پرورش آنها تا چه میزان برای حفظ و تداوم این فرایند لازم و ضروری است.

وقتی صحبت از افزایش قابلیت در مؤسسات می کنیم، منظورمان قابلیتهایی است که مرتبط با تصمیم گیری جمعی است و سعی در ایجاد عدالت و وحدت، انصاف و همین طور مسئولیت اجتماعی دارد. از دیگر قابلیتهای مؤسساتی می توان به قابلیت اجرای تصمیمهای گرفته شده در حالت یادگیری اشاره کرد، به صورتی که این تصمیمها بتوانند در پرتوی تجربیات جدید بهبو دیداکنند. قابلیت کاوش در دیدگاه های مختلف برای دستیابی به تصمیمی مشترک، قابلیت هدایت جوامع بر اساس انسجام اخلاقی، قابلیت توانافزایی افراد و جوامع برای تحقق بخشیدن به قوای درونی خود و نمونه هایی از این قبیل، از جمله قابلیت هایی هستند که باید در سطح مؤسسات به وجود بیاید. ایجاد چنین مؤسساتی، با چنین قابلیتهایی، یکی از اهداف فعالیتهای بهائی است و در این راستا آموزشها و فعالیتهای مختلفی انجام میشود.

هنگامی که صحبت از افزایش قابلیت جامعه می شود، منظور آن دسته از قابلیتهایی است که به ما این توانایی را می دهد که بتوانیم عناصر فرهنگی خود را مورد بازبینی قرار دهیم، مؤلفههای مناسب آن را حفظ کنیم و آن دسته از جنبه های فرهنگی را که ناعادلانه هستند، رهاکنیم. جامعه ای تو انمند است که بتواند پذیرای عناصر جدیدی باشد که سبب بهبودی آن جامعه و درنهایت جامعهی بشری میشود. جوامع باید بتوانند محیطی حمایتگر و مناسب ایجاد کنند که در آن استعدادهای نهفته در افراد ظهور پیداکند و مؤسساتي كه از آن سخن گفتيم از دل آن ظاهر شوند.

در رابطه با خصوصیات ظرفیتهایی که بهائیان بهصورت سیستماتیک و آگاهانه در پی ایجاد آن در افراد، جوامع و مؤسسات هستند، بیش از اینها مى توان صحبت كرداما فكر كنم با همين توضيحات توانسته باشم منظورم را روشن كرده باشم.

#### بهائیان چگونه چنین قابلیتسازیای را در افراد، جوامع و مؤسسات، درعمل دنبال مي كنند؟

بهائیان در هرکجا برای تقویت بافت اجتماعی جوامعی که در آن ساکن هستند، تلاش می کنند. این کار با گفت و گوهای معناداری که سبب افزایش آگاهی میشود شروع میشود. این گفتو گوها دایرهی آگاهی اجتماعی

افراد راگسترش داده و سبب انگیزهی بیشتر افراد برای ایجاد تغییر می شود؛ تغییر، هم در سطح فردی و هم در سطح ساختارهای اجتماعی. این گفتو گوها همچنین روابطی را میسازند که برای تحقق تغییر اجتماعی ضروری هستند. امروزه، در سراسر دنیا، روابط انسانی دچار آسیب است. تعداد قابل توجهی از افراد بدون هیچ گونه حس هدفمندی و معنا، در انزوا زندگی می کنند؛ بدون آنکه احساس عاملیت بکنند یا ارتباطی با جنبشهای تغییر اجتماعی داشته باشند. گفتوگوهای معنادار و روابطی که به آن اشاره کردم، در واقع اولین قدم برای پرورش افرادی است که می خواهند عامل تغییر باشند. این گفت و گو ها سبب به وجو دآمدن دوستی های مشترک و پایدار شده و کمکم دایرهی تعداد افرادی که در فعالیتهای مشترک با هم تلاش مى كنند گستردهتر مىشود. اين گروه دائمالتزايد از افراد كه همچون یک جامعهی کوچک فعالیت می کنند، بهطور منظم با یکدیگر دیدار می کنند، مطالعه می کنند و در رابطه با به کاربستن اصولی که قبلاً در صحبت هایم به آن ها اشاره کردم، به مشورت مینشینند و برای جامهی عمل یوشاندن به آن اصول با یکدیگر برنامهریزی و اقدام می کنند. بهاین ترتیب، بهتدریج جوامعی از افراد دغدغهمند به وجود می آید که برای تغییر و تقلیب اجتماعي باهم فعاليت مي كنند.

یکی دیگر از اقدامات عملی که بهائیان برای ایجاد جامعهای بهتر انجام مىدهند، معطوف به بهبود شرايط اجتماعي و اقتصادى جمعيتهايي است که در آن حضور دارند. نمونههایی از این اقدامات اجتماعی در سطح محلی همچون بازسازی خسارتهای ناشی از یک سانحهی طبیعی همچون طوفان (بهطور مثال مورد وانواتو)، تا اقداماتی همچون تأسیس سازمانی محلی در زمینه ی توسعه ی اقتصادی و اجتماعی است. بهائیان هر شهر و روستا اقدامات گستردهای را در زمینه ی رفع نیازهای مادی جوامع خود در جوامع شهری و روستایی مختلف انجام می دهند. این فعالیتها می توانند شامل فعالیتهایی آموزشی برای زنان و دختران، فعالیتهایی در جهت بهبود کشاورزی منطقه، ترویج هنر، ایجاد بانکها و تعاونی های محلی و به طور کلی هر اقدامی باشد که سبب تقویت ابعاد زندگی اجتماعی و اقتصادی یک جمعیت شود. بدیهی است که وسعت این فعالیتها تا حد زیادی بستگی به نیازها و ظرفیت جامعهای دارد که این فعالیتها در جریان دارد.

مشارکت در گفتمانهای اجتماعی یکی دیگر از زمینههای فعالیت سیستماتیک بهائیان است که در سطوح و فضاهای مختلف اتفاق می افتد. برای مثال، در شهر محل زندگی من تلاش هایی برای غلبه بر نژادپرستی در جریان است. نمونههای بی شماری از این مشارکتها در سطح محلی را می توان در شهرها و روستاهای مختلف برشمرد که همگی تلاش می کنند تا در سطح فکری تحول ایجاد کنند. نمونههایی دیگر از این مشارکت در سطح ملی است که «دفتر روابط عمومی جامعهی بهائی» هر کشوری تلاش می کند که بهصورتی فعال در برخی از گفتمانهای اجتماعی سازنده ی آن کشور مشارکت کند. نمونههای دیگری از مشارکت در گفتمانها در سطوح مشال، دفاتر جامعهی جهانی بهائی آن را دنبال می کنند. دفاتر جامعهی جهانی بهائی در سازمان ملل و دیگر فضاهای بینالمللی است که برای مثال، دفاتر جامعهی جهانی بهائی آن را دنبال می کنند. دفاتر جامعهی جهانی بهائی در سازمان ملل متحد و دیگر فضاهای تصمیم گیری و سیاست گذاری بینالمللی یا قارهای در سطح اروپا، آفریقا و آسیای شرقی سیاست گذاری بینالمللی یا قارهای در سطح اروپا، آفریقا و آسیای شرقی

تلاش می کنند تا در گفتمانهای مختلفی حاضر باشند و در حد ظرفیت خود در آنها مشارکت کنند تا بتوانند در سیاست گذاریها و فرایندهای تصمیم گیری تأثیر گذار باشند.

بهائیان در سراسر دنیا در تمامی این فعالیتها در هر جامعهای که باشند مشغول اند. جامعهی بهائی به دلیل تنوعی که دارد، یک نمونه ی کوچک از خانواده ی بشری است که توانسته است درون خود اصل یگانگی نوع بشر را به نمایش بگذارد.

# این اقدامات بهائیان، مخصوصاً با توجه به گستردگی و پراکندگی آن، چگونه هماهنگ و منسجم می شوند؟

شیوهای که بهائیان این اقدامات را انجام میدهند، در قالب یک سری برنامههای جهانی\* است. این برنامهها در واقع پروژههای جمعی بسیار وسیع و گستردهای هستند که توسط بیتالعدل اعظم، شورای اداری عالی جامعهی بهائی، و در طی مشورت با جوامع محلی و ملی مختلف طراحی می شود. این برنامهها، یک فرایند یادگیری جمعی را دنبال می کنند که در پی پرورش قابلیت خدمت در افراد، جوامع و مؤسسات است. دلیل اینکه بهائیان اقداماتشان را بهصورت منظم و روشمند دنبال می کنند، آن است که معتقدند قوای مخرب و ویرانگری که در دنیای امروز وجود دارد، در بسیاری از موارد بسیار سازمانیافته است. بنابراین، برای غلبه بر آن نیز باید از طریق فعالیتهایی جمعی و سازمانیافته عمل کنیم تا بتوانیم نظم باید از طریق فعالیتهایی جمعی و سازمانیافته عمل کنیم تا بتوانیم نظم اجتماعی عادلانه تری به وجود بیاوریم. به بیانی دیگر، کافی نیست که فقط

<sup>\*</sup> Global plans

«افراد» تربیت شوند و یا روحانی تر و اخلاقی تر شوند تا برایند قوایشان به نحوی معجزه آسا بتواند دنیای امروز را متحول کند؛ بلکه افراد باید در فرایندهایی سازمانیافته، روشمند و پایدار مشارکت داشته باشند تا بتوانند تغییر اجتماعی را محقق کنند.

در همین رابطه، در کانون تمامی فعالیت هایی که بهائیان برای تحقق اهداف برنامههای جهانی دنبال می کنند، «مؤسسات آموزشی» ورار دارند. این مؤسسات آموزشي علاوه برهمراهي شركت كنندگان براي تأمل در چگونگي به كاربستن اصولي همچون وحدت و عدالت در جوامع محلي خود، سعى می کنند تجربه های فعالیت افراد و جوامع بهائی در سراسر جهان را در محتوای آموزشی خود لحاظ کنند تا همین مواد آموزشی بهروزشده بتواند در پرورش توانایی افراد و گروههای شرکت کننده در این دورهها به کار بیاید. بسیاری از جنبش های اجتماعی در طول قرن گذشته متوجه شدند که افرادی راکه مشتاق تحول اجتماعی هستند، باید بر اساس یک چارچوب مشترك آموزش دادتا بتوانند بر اساس اصول واحدى ياسخهايي خلاقانه در موقعیتهای متفاوت بدهند. جامعهی بهائی در سراسر جهان توانسته است شبکهای جهانی از مؤسسات آموزشی را به همین منظور ایجاد کند. این مؤسسات آموزشی که در کانون جریان یادگیری اجتماعی و افزایش قابلیت هستند، به شرکت کنندگان در دورههایشان کمک می کنند که تعداد هرچه بیشتری از افراد را از پیشینههای مختلف آموزش داده تا آنها هم بتوانند به مشارکت کنندگانی فعال برای تحول اجتماعی تبدیل شوند. این نظام آموزشی که توسط جوامع بهائی در سراسر شهرها و کشورهای جهان

<sup>\*</sup> Training institutes

ارائه می شود، یکی از گسترده ترین، متنوع ترین و روشمند ترین نظامهای آموزشي براي ايجاد تحول اجتماعي است. البته اين را هم بايد اذعان كنم که این نظام آموزشی دارای نقاط ضعف و مشکلاتی هم هست و گسترش آن در نقاط مختلف جهان بدون چالش نبو ده است. البته این موضوع، امری عادی است چون این نظام آموزشی هنوز در مراحل اولیهی رشد و تکامل خو د است.

با توجه به این توضیحات دربارهی برنامهی آموزشی جامعهی بهائی در سطح قاعدهی جامعه، آیا میتوان گفت که رویکرد بهائی به تحول اجتماعی، رویکردی برای ایجاد تحول در سطح قاعدهی جامعه و درنتیجه رویکر دی از پایین به بالا است؟

فكر مي كنم رويكرد بهائي براي تحول اجتماعي نه از يايين به بالاست و نه از بالا به پایین. درحقیقت، این رویکرد دارای یک رشد ارگانیک است که در آن بینشها و تجارب تولیدشده در سطح قاعدهی جامعه به فرایندهای سیاست گذاری در سطوح منطقهای و جهانی کمک می کند. این رویکرد سبب می شود که در هر منطقه و کشوری، تجارب و دانش به دست آمده از اقدام آن جمعیت، به تولید دانشی منتهی شود که متناسب با همان زمینهی فرهنگی است؛ دانشی که می تواند در برنامهی آموزشی همان منطقه مورد بهره قرار بگیرد. از سویی دیگر، دانشی نیز در سطح جهانی در حال تولید است که محصول تلاش ها و اقدامات دیگر افرادی است که دورههای همین مؤسسات آموزشی را گذراندهاند و در کشورهای دیگر در پی به کاریستن اصول و ارزش هایی مشترک هستند. دانشی که از این فعالیت ها به دست می آید، توسط مؤسسات محلی، ملی و جهانی بهائی جمع آوری شده و

دوباره در خود فرایند آموزشی ادغام می شود تا همه ی افراد بتوانند از آن بهره مند شوند. به این صورت، تجارب دائماً مستند شده و به اطلاع همه می رسد و بخشی از مواد آموزشی ای می شود که افراد برای افزایش قابلیت خود در دوره های آموزشی آن را مطالعه می کنند.

با این توضیحات آیا شما فکر میکنید که آموزشدادن به «افراد» از طریق مواد مؤسسات آموزشی که جامعهی بهائی در سراسر جهان ارائه میکند، افرادی توانمند به وجود میآورد که میتوانند در جریان مقابله با ساختارهای فاسد و ظالمانهی اجتماعی مشارکت کنند؟ آیا اکتفاکردن به چنین فرایند آموزشیای برای براندازی ظلم و ستم در دنیایی به این پیچیدگی نوعی سادهانگاری نیست؟

البته که برای تحول اجتماعی تمرکز بر افراد کافی نیست. یک فرایند تغییر اجتماعی به نتیجه نمی رسد مگر آنکه به طور هم زمان افراد و ساختارهای اجتماعی، هر دو، تغییر کنند. افراد و ساختارهای اجتماعی در یک رابطهی دیالکتیکی با یکدیگر هستند و هرکدام از آنها بر دیگری اثر می گذارد. بنابراین، هر دو باید به طور هم زمان و به صورت دائمی متحول شوند. بهائیان تلاش می کنند که علاوه بر آموزش افراد از طریق فرایند مؤسسه ی آموزشی، فرایند تغییر ساختارهای اجتماعی را هم دنبال کنند.

بگذاریدیک مثال از جامعه ی بهائی برنم. بهائیان برای اداره ی فعالیت هایی که انجام می دهند، یک ساختار انتخابی دموکراتیک دارند که در آن، انتخابات به صورتی عاری از تبلیغات، رقابت، پول و دیگر مؤلفه های فاسدکننده صورت می گیرد. اما این سیستم یا ساختار انتخابی بهائی در فرهنگ همین جامعه کار می کند چون افرادی که در این انتخابات شرکت می کنند، باید یاد

ىگىرند كه خصوصيات اخلاقي با معنوي خاصي را دارا باشند؛ مثلاً بايد بتوانند خودمحوری و هوای نفسانی خود راکنار بگذارند و بتوانند بهطور فعال در فرایندهای جامعهی بهائی شرکت کنند تا افرادی را که به نظرشان دارای شرایط لازم برای انتخابشدن هستند، بشناسند تا در انتخابات به آنان رأى بدهند. افرادي كه بالاترين ميزان رأي را بياورند، نمايندگان جامعهي بهائی تا انتخابات بعد خواهند بود. بنابراین افرادی که در این انتخابات رأی می آورند نه خوشان و نه دیگران آنها را تبلیغ نکردهاند. این افراد صرفاً بهدلیل خصوصیات اخلاقی و توانایی هایی که توسط تعداد قابل توجهی از افراد جامعه شناخته شده است، انتخاب می شوند. بنابراین، اگر فردی به دنبال انتخاب شدن باشد، اتفاقاً شانس بسیار کمتری برای انتخاب شدن دارد چون این خصوصیت نفسانی توسط دیگران دیده و فهمیده می شود. می بینید که تا چه میزان خصوصیات اخلاقی در چنین انتخاباتی در هم تنیده است. این مثال را برای این ذکر کردم تا نشان دهم ساختار انتخابات بهائی با فرهنگ جامعهی بهائی درهمتنیده است. بنابراین، ساختارها اگر بریک جامعه تحمیل شوند و زمینهی فرهنگی لازم و متناسب با آن وجود نداشته باشد، بهطور کلی نمی توانند به اهداف متعالی خو د بر سند.

به سؤالتان بازگردیم. البته بهائیان تنها در فعالیتهای آموزشی، آنهم در سطح قاعدهي جامعه، فعاليت نمي كنند. بهائيان سعى مي كنند كه نهتنها در سطح قاعدهی جامعه منابع انسانی بیشتری برای تغییر و تحول پایدار اجتماعی ایجاد کنند بلکه در سطوح ناحیهای، ملی و بینالمللی نیز فعالیت کنند. این تلاش ها شامل اقداماتی برای تغییر سیاست گذاریها و ساختارهای اجتماعی است؛ برای مثال، در ساختار سازمان ملل، بهائیان

تابه حال از تغییر در بسیاری از سیاست گذاری های بین المللی، همچون سیاست گذاری های مرتبط با توسعه و آموزش، دفاع کردهاند و همین طور خواهان تغيير ساختار سازمان ملل متحد هستند. در سطح كشورها، بهائيان تلاش می کنند در گفتمانهای مرتبط با سیاست گذاریها شرکت کنند. بسیاری از بهائیان، به صورت فردی، در مشاغل مرتبط با سیاست گذاری ها شاغل هستند و ازاين رو براي إعمال تغييرات ساختاري تلاش مي كنند. نهایتاً آثار بهائی و بهائیان پیشنهاد می دهند که سیستم حکمروایی در سطح بين المللي بهتر است بهصورت يك سيستم حكمروايي فدرال جهاني دربیاید که بتواند اقداماتی جهانی را در زمینه هایی نظیر تغییرات اقلیمی هماهنگ کنن. درعین حال، بهائیان به دنبال تمرکز زدایی در اتخاذ تصمیمها از سطح بین المللی، به سطوح ناحیه ای و محلی مرتبط با موضوعاتی که متناسب با آن سطوح است، هستند. نکتهی نهایی ای که در این زمینه باید بگویم، آن است که بهائیان از یک نظام امنیت جمعی برای تأمین امنیت حمایت می کنند که بتواند به مسئلهی جنگ در سراسر دنیا خاتمه دهد. اگر بخواهم خلاصه كنم، اقدامات بهائيان شامل فعاليتهايي از سطوح محلي تا جهانی و همین طور از قلوب و اذهان افراد تا سطح تحول در ساختارهای كلان اجتماعي را شامل مي شود.

مطالبی که تا اینجا بیان کردید، در نظر بسیار جذاب به نظر می رسند. اما درعمل بهائيان وافراد همفكرشان به چه نتايجي رسيدهاند؟

باگسترش اقدامات آموزشی بهائیان در محلهای سکونتشان در بسیاری از محلههای شهری یا روستاها، آن جوامع محلی موفق شدهاند که بر برخی

از تعصبات نژادی، مذهبی با جنستی که دههها در آن مناطق وجو د داشته غلبه كنند. براي مثال، در بسياري از چنين محلهها و روستاهايي تعصبات ديرين مذهبي بسيار كاهش يافته و افرادي وسيعالنظر، اهل مدارا و تعامل تربیت شدهاند. این نظام آموزشی موفق شده است که بسیاری از جوانان را توانافزایی کند تا به عاملانی فعال برای تحول اجتماعی تبدیل شوند و مسئولیتهای وسیعی را برای گسترش همین سیستم آموزشی به سایر مناطق بر عهده گیرند. در جمعیتهایی که درصد بالایی از آنها در چنین فعالىت ھاي آموزشى اي دريك محلهي شهري يايك روستا شركت مي كنند، فرهنگ جمعی دچار تغییرات بسیار گستردهای شده و برابری جنسیتی تا حد زبادی محقق شده است. اینکه در اثر گسترش این نظام آموزشی، فرهنگ یک محل به کلی تحت تأثیر قرار بگیرد و عناصری از آن که ظالمانه و غیر عادلانه بوده است تغییر کند، نشان از یک تحول اجتماعی تدریجی اما پایدار در یک جمعیت دارد. در تمامی این مثالها، افراد هر محلی با افزایش آگاهی شان سعی در ارزیابی و سنجیدن عناصر رفتارهای شخصی یا عناصر فرهنگ جمعیشان داشتهاند و بسیاری از رسوم تبعیض آمیز فرهنگی خود را مورد ارزیابی قرار دادهاند و کنار گذاشتهاند. نکتهی مهم آن است که این جمعیتهای محلی خود به عوامل تغییر تبدیل شدهاند و تحول فرهنگی در آن جامعه توسط افرادی از خارج رخ نداده است. البته این اقدامات آموزشی، موسوم به اقدامات «جامعهسازی»، نزدیک به سه دهه است که به صورت سیستماتیک توسط بهائیان همهی کشورهای جهان دنبال می شود \_ و بنابراین هنوز بسیار نویا است \_ توسط همان جمعیت

Community building

شرکت کنندگان گسترش می یابد و جمعیتهای بیشتر و بیشتری را در بر می گیرد؛ جمعیتهایی که با توانمندشدن توسط همین نظام آموزشی، دیگر تماشاگر منفعل تغییرات نیستند بلکه به بازیگرانی فعال در عرصهی تحول اجتماعی تبدیل می شوند.

برنامههای توانافزایی این مؤسسات مبتنی بر چه اصولی است؟ چه خصوصیتی تحول اجتماعی از منظر بهائی را نسبت به رویکرد سایر گروهها به تحول اجتماعی متمایز می کند؟

یک اصل مهم که جزو اصول بنیادین تمامی اقدامات بهائی است، «اصل یگانگی نوع انسان» است که همیشه با اصل مکمل و مهم دیگری که «اصل عدالت» باشد، مطرح می شود. یکی دیگر از اصولی که راهنمای اقدامات بهائیان است، آن است که همواره ابزار تغییر اجتماعی باید با اهداف آن در تناسب باشد؛ به این دلیل که ابزارها همیشه پیشاپیش اهداف را نشان می دهند. بنابراین، چون بهائیان به دنبال ایجاد و حدت و عدالت هستند، ابزاری هم که برای تحقق این اهداف دنبال می کنند، باید اتحاد بخش و عادلانه باشد.

بهائیان، همچنین حاکمیت قانون را جزئی انکارناپذیر از پیشرفت بشری میدانند؛ بنابراین، به نافرمانی مدنی روی نمی آورند. اما این به آن معنا هم نیست که بهائیان از هر قانون ظالمانهای پیروی می کنند. بهائیان آن دسته از قوانینی را که برخلاف اصول فکری و اعتقادی شان است، نمی توانند بپذیرند. برای مثال، اگر حکومتی از بهائیان بخواهد که جوانان خود را

<sup>\*</sup> Oneness of humanity

از آموزش وپرورش محروم کند، همانطور که متأسفانه در ایران این گونه است، بهائیان به تعلیم وتربیت جوانان خودشان ادامه می دهند، حتی اگر با زندان و بازداشت مواجه شوند.

بهائیان بر این باور هستند که بسیاری از قوانین موجود ظالمانه هستند و باید اصلاح شوند. سؤال اینجاست که این اصلاح باید به چه شکلی باشد. بهائیان از طرق قانونی برای تغییر استفاده می کنند. هنگامی که طرق قانونی ظرفیت پاسخگویی به این تلاش ها را نداشته باشد، بهائیان تلاش برای ساختن آلترناتیوهایی سازنده می کنند که راههای جدیدی ایجاد کند. برای نمونه، می توان به نظام انتخاباتی و همین طور نظام های تصمیم گیری ای اشاره کرد که در جامعهی بهائی وجود دارد و اشکال بالغانه تری از حکمروایی را نشان می دهند که می تواند منتهی به عدالت بیشتری شود. من در مقالهای در رابطه با این فرایند انتخاباتی و تصمیم سازی مطلبی نوشته ام که شاید مطالعه ی آن برای شما جالب باشد.

اخیراً به سمپوزیومی در سازمان ملل دعوت شده بودم و در آنجا در رابطه با ارتباط پاسخ بهائیان به ظلم با سایر پاسخهای خشونت پرهیز مقالهای ارائه دادم. به طور خلاصه باید بگویم که بهائیان از روشهای خشونت پرهیز برای تغییر اجتماعی استفاده می کنند اما استفاده از این ابزار باید در طیفی که یک سوی آن روشهای «خشونت پرهیز خصمانه» است و سوی دیگر آن روشهای «خشونت پرهیز سازنده» است، فهمیده شود. روشهای خشونت پرهیز خصمانه اغلب به دنبال تغییر رژیمهای ظالمانه از طریق طرح

<sup>\*</sup> contentious nonviolence

constructive nonviolence

معماهای اخلاقی هستند؛ نظیر طرح نافرمانی مدنی برای غلبه بر قانون ظالمانه. وقتی چنین آگاهیای در مردم برانگیخته شود، آگاهی عمومی نسبت به قوانین و سیاست گذاری های ظالمانه افزایش می یابد. این تاکتیک، عمدتاً به برچیدن این قوانین و سیاست ها می انجامد. در سوی دیگر طیف، خشونت پرهیزی سازنده سعی در ساخت نظام هایی عادلانه می کند که به مرور زمان می توانند جایگزینی برای ساختارهای ظالمانه باشد. این اقدامات خشونت پرهیز سازنده ممکن است بیشتر زمان بر باشند و مستلزم استقامت زیاد در برابر بسیاری از بی عدالتی ها باشند اما منجر به ایجاد فرم های اجتماعی جدیدی می شوند که از طریق رویکرد خشونت پرهیز خصمانه قابل دستیابی نیستند.

برای مثال، بهائیان ایران به صورتی سیستماتیک از حق دسترسی به تحصیلات عالی محروم شده اند؛ سیاستی که حکومت ایران برای جلوگیری از پیشرفت این جامعه اتخاذ کرده است. اما بهائیان ایران در پاسخ به این ظلم، مؤسسه ای غیرمتمرکز با نام «مؤسسه ی آموزش عالی بهائی» تأسیس کردند که کلاس هایش در خانه های بهائیان سراسر ایران برگزار می شود. این مؤسسه در حال حاضر بیش از هزار درس ارائه می دهد؛ شامل ۱۸ رشته برای لیسانس و ۱۵ رشته در سطح فوق لیسانس است؛ توسط حدود هزار نفر کارمند داوطلب، شامل ۲۵ استاد از حدود ۲۱ کشور دنیا که به صورت نفر کارمند داوطلب، شامل ۲۵۰ استاد از حدود ایران، اساتید، کارمندان و انلاین تدریس می کنند، اداره می شود. در داخل ایران، اساتید، کارمندان و دانشجویان این مؤسسه همچنان دستگیر و زندانی می شوند و بسیاری از موال مؤسسه مصادره می شود. اما حکومت ایران در از بین بردن این مؤسسه

<sup>\*</sup> Bahá'í Institute for Higher Education (BIHE)

ناتوان بوده است؛ به این دلیل که این مؤسسه غیرمتمرکز بوده و همچنین ماهیت آن بر اساس مقاومت در برابر ظلم ساخته شده است. حکومت ايران نمى تواند هيچ گونه استدلال قانونى يا اخلاقى اى براى سركوب چنين مؤسسهای بیان کند. این نمونهای از یک استقامت سازنده است.

نمونهی دیگری از اصول بهائی که راهنمای بهائیان در اقداماتشان بو ده است، مفهوم بازاندیشی شدهی حکمروایی دموکراتیک است. جامعهی بهائی، افرادی یا طبقهای به اسم روحانیت ندارد. این جامعه اقدامات خودش را به نحوی دموکراتیک از طریق شوراهایی انتخابی در سطوح محلی، ملی و بينالمللي دنبال مي كند. انتخابات بهائي، همانطور كه قبلتر نيز گفتم، بدون تنش، بدون رقابت، بدون تبليغات، بدون حكمروايي نفس و فارغ از منافع شخصی برگزار می شود. در ایران، زنان و مردان در چنین شوراهای انتخابیای خدمت کردهاند؛ در آمریکا در زمانی که قوانین تبعیض آمیز جیم کرو حاکم بود و سیاهپوستان و سفیدپوستان اجازه نداشتند در کنار هم جلسات رسمی برگزار کنند، بهائیان سیاهپوست و سفیدپوست در کنار هم در این شوراهای انتخابی حضور داشتند و بهعنوان یک جمع به امور جامعه شان رسیدگی می کردند. نمونه ی دیگر آن در کشورهایی است که در آنها نظام کاستی وجود دارد و بهائیان از انواع کاستها با راحتی و صمیمیت در کنار همدیگر، فارغ از ساختار ظالمانهی کاستی، فعالیت می کنند. این نظام اداری بهائی در برخی از کشورها، همچون ایران، مورد تهاجم بوده است. اما بهائیان چنین ساختار انتخابی دموکراتیکی را در سراسر دنیاگسترش دادهاند و هیچچیز نتوانسته مانع فعالیت آنان شود. به عنوان آخرین سؤال، بهائیان تا چه میزان برای غیربهائیان در فرایند ساختن دنیای جدید نقش قائل هستند؟

بهائیان بر این باور هستند که هر فردی نقشی در تحول اجتماعی دارد. آنها فکر نمیکنند که میتوانند تمدنی صلحآمیزتر و عادلانهتر را بهتنهایی ایجاد کنند؛ ازاین رو مشتاق همکاری با سایرین هستند. بهائیان حتی زمانی که بهدلیل اعتقادشان نمی توانند در برخی از فعالیتها، مثل نافرمانی مدنی، مشارکت کنند، دیگرانی را که آن فعالیتها را انجام می دهند نقد و قضاوت نمي كنند چون براين باورند كه اين گونه فعاليتها به ازهم گسستن ساختارهای ظالمانه کمک می کند و ازاین رو فعالیت هایی ضروری هستند. درعین حال بر این باور هستند که اگر همهی مردم بر این گونه فعالیتهای ساختارشكنانه متمركز شوند، ممكن است درنهایت ساختارهای ظالمانهی فعلی با ساختارهای ظالمانهی دیگری جایگزین شوند \_ همانطور که تاریخ، این امر را بارها نشان داده است. انقلاب سال ۱۳۵۷ ایران نمونهی واضحى از اين مسئله است. بنابراين، بهائيان مشغول به ساخت بديل هايي سازنده هستند که می تواند جایگزین نظامهای ظالمانهی فعلی شود. مردمان بسیاری هستند که مشغول ازهم گسیختن ساختارهای ظالمانه هستند اما تعداد افرادی که مشغول ساخت بدیل هایی سازنده هستند، بسیار اندک است. این کاری است که بهائیان سعی می کنند انجام دهند و البته همواره در این مسیر مشتاق همکاری با دیگران و بادگیری از آنها هستند و در عین حال برای فعالیتهای متفاوتی که سایرین انجام میدهند نیز نهایت احترام و ارزش را قائل هستند.

## دین در دنیای معاصر به کوشش ایقان شهیدی

### Aasoo books 18



دین، مخصوصاً در زمینهی ایران بعد از انقلاب ۱۳۵۷، موضوعی جنجالبرانگیز و حساس بوده است؛ از سویی با تمام رنجها و تاریکیهایی که به بار آورده و از عرضه کرده است. این مجموعه تلاش می کند تا نگاهی اجمالی به موضوع «دین در دنیای معاصر» داشته باشد و در این راستا، ضمن اشاره به برخی از نگاههای نظری، به بررسی تفاوت آرای جوامع دینی مختلف در رابطه با تجربهی فعلی شان و همینطور نسبت بهینهی حضورشان در عرصهی عمومی بیردازد.



